
Editörler: 
Mutlu Binark ve Şule Karataş Özaydın

Teknoloji, Kültür, Uzam, Zaman
Eleştirel Yaklaşımlar





TEKNOLOJI, KÜLTÜR, UZAM, ZAMAN 

ELEŞTIREL YAKLAŞIMLAR

Editörler
Mutlu Binark ve Şule Karataş Özaydın



Teknoloji, Kültür, Uzam, Zaman – Eleştirel Yaklaşımlar

Ocak 2026

ISBN 978-605-74852-9-8

Editörler
Mutlu Binark ve Şule Karataş Özaydın

Kapak Tasarımı ve Dizgi
Esra Özgür

Hakları Yazarlara Aittir.

Tüm içerik
Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

Atıf-GayriTicari-AynıLisanslaPaylaş 4.0 Uluslararası Lisans
altındadır.

41. Sk. No:1/2 Eryaman-Etimesgut/Ankara
+90 312 230 1560

bilgi@alternatifbilisim.org
http://www.alternatifbilisim.org





İçindekiler

Neden Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman Derdimiz?

Mutlu Binark ve Şule Karataş Özaydın��������������������������������������������������������������� vi

Lewis Mumford’un “Makineleri”ni İletişim Çalışmaları Açısından 
Düşünmek

B. Umur Yıldırım���������������������������������������������������������������������������������������������������������1

İletişim, Kültür ve Teknoloji: James Carey’nin Kuramsal Mirası

Semih Hakkı Öz��������������������������������������������������������������������������������������������������������28

Neil Postman’da Medya Epistemolojisi ve Kültüre Etik Çağrı

Pelin Büyükgaga Birlik�������������������������������������������������������������������������������������������48

Joshua Meyrowitz: Araç Teorisi Üzerinden Elektronik Medyanın 
Etkilerini Okumak

Şule Karataş Özaydın�����������������������������������������������������������������������������������������������81

Jacques Ellul’de İletişim Sorunu: Teknik, İmge ve Söz Bağlamında 
Özgürlüğün Diyalektiği

Esra Özgür����������������������������������������������������������������������������������������������������������������105



Ağlarla Örülü Bedenler: Mark Poster’ın Medya-Kültür-Teknoloji 
Düşüncesine Disiplinlerarası Bir Yaklaşım

Sinem Yankı Özcan������������������������������������������������������������������������������������������������136

Günümüz Dünyasına Byung Chul Han’ın Penceresinden Bakmak

Hakan Erdal�������������������������������������������������������������������������������������������������������������172

Hartmut Rosa’nın Sosyal Hızlanma Çağında Yabancılaşma Teorisi ve 
Rezonans Kavramsallaştırması

Hakan Soner Şener�������������������������������������������������������������������������������������������������195

Jonathan Crary’de Değişen Görme ve Zaman

Aybüke Doğan���������������������������������������������������������������������������������������������������������217

Yazarlar Hakkında���������������������������������������������������������������������������������������������������238





vi

Neden Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 
Derdimiz?

Mutlu Binark ve Şule Karataş Özaydın

Bu çalışma Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İletişim 
Bilimleri Anabilim Dalı’nda İLT 734 kodlu Yeni Medya Sosyolojisi adlı 
doktora dersine temellenmektedir. Ders 2015 yılında ilk kez açıldı. Ders 
yeni iletişim teknolojileri alanında önemli katkılar veren kuramcıları ilk 
kaynaktan okunmasını, teknoloji, kültür, uzam ve zamanın bu kuramcılar 
tarafından nasıl ele alındığını kavramayı amaçlıyor ve günümüze bu kav-
ramsallaştırmaların nasıl taşınabileceğini tartışmayı hedefliyordu. Dersin 
ilk öğrencileri şu anda kendi alanlarında nitelikli araştırmalara imza atan 
doktorlar. 2015 yılından bu çalışmanın tamamlanmasına değin bir on yıl 
geçmiş bulunmakta. Üniversitelerin neoliberal üretim koşullarından etki-
lendiği, zaman ve ekonomik sermaye baskısı altında bilimsel üretimin 
performans göstergesine dönüştüğü dönemde, bu çalışmanın “yavaşlığı”, 
akademide yeni yeni tartışılmaya başlanan “yavaş akademi” (slow aca-
demia) kavramı ve konumuyla da ilişkilidir. “Yavaş akademi” kavramı, 
günümüz yükseköğretim sisteminde zaman ve yaratıcı emek deneyi-
minde ortaya çıkan sorunları ele alan bir yaklaşımdır. Alman sosyolog 
ve eleştirel kuramın günümüzde önemli temsilcilerinden Hartmut Rosa 

“sosyal hızlanma” (social accelaration) kuramında, modern toplumların 
teknolojik hızlanma, sosyal değişimin hızlanması ve yaşam temposunun 



vii

Mutlu Binark ve Şule Karataş Özaydın

hızlanması olmak üzere üç ana eksende hızlandığını belirtir. Bu hız-
lanma, kapitalizmin ürettiği an’ı dolu dolu yaşamak arzusu tarafından 
sürekli geliştirilir ve arttırılır. Ulaşım, iletişim ve üretim teknolojilerin-
deki sürekli artan hız (örneğin, internetin ve veri indirme hızının artması, 
izleme deneyiminin hızlandırılması vb.) an’a ilişkin deneyimizi kalıcı 
olmaktan uzaklaştırır. İçerikler hızla üretilip tüketilir hale gelir. Kültürel 
pratiklerin, toplumsal kurumların, değerlerin ve enformasyon/veri set-
lerinin eskiye oranla çok daha hızlı bir şekilde değişmesi ise bireylerin 

“geçmiş” ve “gelecek” ile kurduğu ilişkiyi zorlaştırır. Gündelik yaşam 
temposundaki artış, birim zamanda daha fazla iş yapma zorunluluğunu 
ve multitasking’i getir.  Böyle bir yapıda, bireyler, sadece sahip olduklarını 
koruyabilmek veya mevcut konumlarını kaybetmemek için bile sürekli 
daha hızlı koşmak/eylemek zorunda kalırlar. Bu, bir ilerleme duygusu 
yerine, amaçsız bir tempoda boğulma ve yabancılaşma (alienation) duy-
gusuna neden olur. Yabancılaşma, dünyayı kontrol etme ve nesneleştirme 
arzusunun sonucudur. Kontrol altına alınmaya çalışılan dünya, bireye 

“ses vermeyi” bırakır, cansız ve sömürülmesi gereken bir nesne haline 
gelir. Tam bu noktada Rosa, hızlanmanın neden olduğu yabancılaşmaya 
karşı bir panzehir olarak rezonans kavramını önerir. Rezonans, bireyin 
dünya ile canlı ve karşılıklı bir ilişki kurması demektir. Rosa’nın önerdiği 
şekliyle, rezonans deneyimi, tahakküm pratiklerinin ötesindeki şeylere, 
dünyanın kontrol edilemezliğine açık olmayı gerektirir. Bunun için bire-
yin dünyayı fethetme ve sömürme arzusundan vazgeçmesi gerekir.

“Yavaş akademi” de toplumun her alanında görülen hızlanma eği-
limine karşı bir duruş sergileyerek, daha düşünceli, derinlemesine ve 
sürdürülebilir bir akademik pratiği savunur. Kavram temel olarak, aka-
demisyenlerin zamanı sonlu ve sürekli tükenen, görevleri tamamlamak 
için asla yeterli olmayan bir kaynak olarak deneyimlemesi durumundan 
ortaya çıkan “zaman tükenmesi semptomunu” toplumsal ve siyasal bir 
sorun olarak tartışmaya açar. Bilimsel araştırma sürecinin yavaş, mekanik 
olmayan, düz çizgisel ve öngörülebilir ritimlerle ilerlemeyen, tam tersine 
döngüler üreten yönlerini vurgular. “Yavaş akademi” için önemli olan hız 
ve hızlanma değil, öznenin sosyal, ekonomik ve kültürel olarak yaratılan 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

viii

hız üzerinde farkındalık oluşturmasıdır. Böylece özne momentler üzerine 
farkındalığını geliştirir, zaman ve uzam üzerinde tahakküm kurma anla-
yışı yerine, yaşamı anlamlı kılan ve karşılıklı dönüşüm sağlayan rezonans 
anlarına yer açabilir, yaşamın döngüselliğini ve ilişkiselliğini kavrayabi-
lir. Bu durum öznenin yeniden öğrenmesi, şeylerle yeniden tanışması ve 
karşılıklı bağımlılıkları yeniden örmesi anlamına gelir. Yaşamın içinde 
şeylerle yeniden tanışmak, Byung-Chul Han’ın vurguladığı üzere, dün-
yayı görünür kılar; yaşama dayanak sağlar. Şeylerin varlığı ve onlarla 
kurulan ilişki özneyi güçlendir ve tüketim yerine kullanmaya, deneyime 
ve hikayeye vurgu yapar.

Bu derleme çalışmasında yer alan yazılar Türkiye’deki akademik 
yazında çalışmaları hak ettikleri bilimsel derinlikte ele alınmayan ileti-
şim ve eleştirel kuramcıları teknoloji, kültür, zaman ve uzam kesişimde 
tartışırken bir yandan da bilgi üretenlerin birlikte eylemesine ve kolektif 
zekânın üretilmesine vesile oldu. Kuramcıların birlikte değerlendirilmesi 
ve üretimin karşılıklı bağımlılığı, çalışmayı yavaşlattı. Ancak, yukarıda 
da ifade edildiği üzere, derlemenin ve derlemeye yazıları ile katkı veren 
akademisyenlerin çağın ruhunu oluşturan “hız”a karşı duruşu, birlikte 
üretmeye ve yeniden öğrenme sürecine açık olmaya temellenmekteydi. 
Hız toplumunda verinin ve verileştirmenin beğeniden ve duygulanımlara 
değin kendimiz ve toplumsal çevremizle kurduğumuz ilişkileri etkilediği 
bu dönemde, yeni iletişim araçlarının zaman ve uzam algımız ile bunların 
düzenlenmesi üzerindeki rollerini Mumford, Ellul, Postman, Meyrowitz, 
Carey, Poster, Han, Rosa ve Cray üzerinden tartışmak, güncel olgular 
ve sorunların tarihsel sürekliliğini göstermesi açısından da önemli. Bu 
anlamda derlemenin tüm yazıları bu düşünürlerinin iletişim teknolojile-
rinin zamanı hızlandırmasının, uzamı daraltmasının ve yahut erişilebilir 
kılmasının insanın tahayyül dünyasında, bilişinde, hikaye anlatıcılığında, 
toplumsal dayanışma ve ahlaki değerlerde yarattığı olumsuz etkileri 
alması da manidar. 

Derlemede yer alan yazıları sırasıyla tanıtacak olursak, derleme-
nin ilk bölümü, B. Umur Yıldırım tarafından kaleme alındı ve “Lewis 



ix

Mutlu Binark ve Şule Karataş Özaydın

Mumford’un ‘Makineleri’ni İletişim Çalışmaları Açısından Düşünmek” baş-
lığını taşımaktadır. Yıldırım bu yazısında, Lewis Mumford’u iletişim 
çalışmalarının entelektüel geleneğinde önemli ancak yeterince takdir 
edilmeyen bir isim olarak bizlere tanıtmaktadır. Mumford’un “makine 
ideolojisi” kavramını ve teknolojik gelişimin üç aşamalı tarihini (eoteknik, 
paleoteknik ve neoteknik) detaylı inceleyen Yıldırım, Mumford’un teknolo-
jiyi yalnızca ilerlemenin bir aracı olarak değil, insan bilincini, kültürünü 
ve sosyal organizasyonunu şekillendiren bir güç olarak nasıl anladı-
ğını gözler önüne sermektedir. Yıldırım, Mumford’un insan merkezli 
yaklaşımının teknolojik determinizme karşı çıktığını ve makine ideo-
lojisi yerine yaşam ve ahlaki değerlerin hizmetinde teknolojiyi ustaca 
kullanmanın gerekliliğini vurguladığını belirtmektedir. Mumford’un 
görüşlerini Harold Innis ve Marshall McLuhan gibi daha sonraki medya 
teorisyenleriyle ilişkilendirerek, bu bölüm onu daha geniş medya ekolojisi 
geleneği içinde konumlandırmaktadır. Son olarak Yıldırım, yapay zekâ 
ve otomasyonun hakim olduğu bir çağda Mumford’un düşüncesinin 
devam eden geçerliliğini göstermekte ve okuyuculara, iletişimin özünün 
teknolojik dönüşümün ortasında insan ruhunun korunmasında kök 
salmış olduğunu hatırlatmaktadır.

Derlemedeki ikinci yazı, Semih Hakkı Öz’e ait ve “İletişim, Kültür 
ve Teknoloji: James Carey’nin Kuramsal Mirası” başlığını taşımaktadır. Bu 
bölüm, James William Carey’nin iletişim teorisi üzerindeki kalıcı etki-
sini, özellikle de iletişimi salt enformasyon aktarımı değil, paylaşılan 
anlam süreci olarak yeniden tanımlayan sembolik ve ritüel iletişim 
modelini derinlemesine incelemektedir. Öz, Carey’nin zaman, mekân 
ve sosyal ilişkiler algısını yeniden şekillendiren dönüştürücü bir araç 
olarak telgraf üzerine düşüncelerini tarihsel bağlamında konumlandır-
makta ve Carey’nin düşünceleri ile Innis tarafından başlatılan medya 
ekolojisi geleneği arasındaki sürekliliği vurgulamaktadır. Carey’nin ileti-
şimin sosyal, politik ve kültürel etkilerine odaklanmasını izleyerek, yazar 
onun teknolojik determinizmi reddetmesini ve medyayı kültürel üretimin 
mekânları olarak anlamakta ısrarına dikkat çekmektedir. Öz, çalışmasının 
sonunda Carey’nin çerçevesini dijital çağa yaratıcı bir şekilde genişleterek 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

x

yorumlayıcı çıkarımlarda bulunmakta ve Carey’nin yaklaşımının inter-
net ve sosyal medya platformlarının hem özgürleştirici hem de sorunlu 
yönlerini açıklayabileceğini öne sürmektedir. Yankı odaları, filtre balon-
ları, medya okuryazarlığı ve demokratik katılım gibi konular Carey’nin 
bakış açısıyla yorumlanarak, onun kuramsal mirasının günümüz ileti-
şim teknolojilerini analiz etmek için hala geçerli olduğunu gözler önüne 
sermektedir.

Derlemenin üçüncü bölümünü Pelin Büyükgaga Birlik tarafından yazı-
lan “Neil Postman’da Medya Epistemolojisi ve Kültüre Etik Çağrı” başlıklı yazı 
oluşturmaktadır. Büyükgaga Birlik yazısında, Neil Postman’ın medya 
ekolojisi geleneği içinde bir eğitimci ve medya eleştirmeni olarak bıraktığı 
ikili mirası kapsamlı bir şekilde incelemektedir. Bu bölüm, Postman’ın 
sadece bu entelektüel geleneğin önde gelen bir figürü olmakla kalmayıp, 
aynı zamanda medya ekolojisi kavramını ortaya atan ve bunu organize 
bir akademik çalışma alanı haline getiren kişi olduğunu vurgulamak-
tadır. Yazar, incelemesini Postman’ın teknoloji eleştirisiyle sınırlamak 
yerine, onun pedagojik yönelimini ön plana çıkararak, medyanın 
ahlaki ve bilişsel etkileri konusundaki endişesinin, hümanizm kökenli 
bir eğitim felsefesinden nasıl ortaya çıktığını ortaya koymaktadır. Bu 
bölüm, Postman’ın eğitim ve iletişim üzerine McLuhan›ın fikirleriyle 
ilk etkileşiminden, kültürün değerlerini ve özerkliğini teknolojinin 
mantığına teslim etme riski taşıdığı konusunda uyarıda bulunduğu olgun 
düşüncelerine kadar, entelektüel gelişimini ustalıkla takip etmektedir. 
Büyükgaga Birlik, Postman’ı Neo-Luddit perspektifinde, gerici bir figür 
olarak değil, iletişim araçlarının hâkim olduğu bir çağda etik ve kültürel 
dengeyi yeniden kurmaya çalışan bir düşünür olarak konumlandırmakta-
dır. Postman’ın teknolojinin mitleştirilmesine yönelik eleştirisinin, eğitim, 
medya okuryazarlığı ve insan değerlerini kamusal yaşamda yeniden 
merkeze yerleştirmek için etik bir çağrı işlevi gördüğünü vurgulamak-
tadır. Büyükgaga Birlik’in okuması, Postman için sorunun teknolojinin 
kendisi değil, insanlığın teknolojiye eleştirel olmayan bir şekilde boyun 
eğmesi olduğunu hatırlatmaktadır. Bu mesaj, günümüzün dijital kültü-
ründe daha da acil bir şekilde yankı bulmaktadır.



xi

Mutlu Binark ve Şule Karataş Özaydın

Kitabın odak noktasını teknoloji eleştirisinden sosyal deneyimin yeni-
den yapılanmasına yönelten Şule Karataş Özaydın, “Joshua Meyrowitz: 
Araç Teorisi Üzerinden Elektronik Medyanın Etkilerini Okumak” başlıklı 
dördüncü bölümde, Joshua Meyrowitz’in araç teorisi çerçevesinden 
elektronik medyanın birey, toplum ve uzam arasındaki ilişkileri nasıl 
dönüştürdüğünü tartışmaktadır. Meyrowitz’i Innis ve McLuhan’ın 
önemli bir halefi olarak konumlandıran Karataş Özaydın, Meyrowitz’in 
medyanın biçimlendirici gücünün farkına erken yaşlarda vardığını ve ile-
tişim araçlarının fiziksel, duyusal ve yapısal özellikleri nedeniyle sosyal 
etkileşimi, rol ilişkilerini ve kültürel algı kalıplarını yeniden şekillendir-
diğini vurgulamaktadır. Bu bölüm, Meyrowitz’in elektronik medyanın 
mekânsal sınırları ortadan kaldırdığı, kamusal ve özel yaşam arasındaki 
ayrımı bulanıklaştırdığı ve eğitim uygulamalarını ve sosyal davranışları 
değiştirdiği yönündeki argümanı üzerinden temellenmektedir. Karataş 
Özaydın, Meyrowitz’in gözetim, görünürlük ve dijital yakınsama 
kavramlarına ilişkin öncü saptamalarını öne çıkararak, bu kavrayışların 
günümüzü dijital kültür tartışmalarına yalnızca katkı sunmakla kalmayıp, 
aynı zamanda bu tartışmaların eleştirel çerçevesini genişletebileceğini 
göstermektedir.

Bu derlemenin beşinci bölümü, Esra Özgür tarafından kaleme alınan 
“Jacques Ellul’da İletişim Sorunu: Teknik, İmge ve Söz Bağlamında Özgürlüğün 
Diyalektiği” başlıklı yazıdan oluşmaktadır. Bu bölüm, Jacques Ellul’ün 
teknolojik topluma eleştirel yaklaşımını ve bunun insan özgürlüğü ve ile-
tişimi üzerindeki etkilerini derinlemesine incelemektedir. Özgür, Ellul’ün 
düşüncesini sosyolojik ve teolojik çalışmaları arasındaki gerilim içinde 
konumlandırarak, onun teknoloji hakkındaki tahlillerinin, insan irade-
sine ilişkin ahlaki ve manevi sorgulamalarından ayrı düşünülemeyeceğini 
ifade etmektedir. Yazıda, Ellul’ün teknik verimlilik mantığının baskısı 
altında kalan modern bireylerin, güvenlik ve rahatlık karşılığında özgür-
lüklerinden adım adım vazgeçerek kendilerini sistemlerin ve uzmanların 
yönlendirmesine izin verdikleri yönündeki tespitinin altı çizilmektedir. 
Özgür, teknolojinin düzen ve istikrar yanılsaması yaratırken, gerçekte 
bağımlılığı derinleştirdiği ve eleştirel düşünceyi zayıflattığına dair 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

xii

Ellul’ün görüşlerini ön plana çıkarmaktadır. Yazar, Ellul’ün eleştirisini 
günümüz dijital ortamına taşıyarak; otomasyon, algoritmalar ve yapay 
zekâ gibi aracılı sistemlerin diyalog ve düşünme süreçlerinin yerini aldı-
ğına dikkat çekmektedir. Ellul’ün “sözü” yeniden keşfetme ve belirsizliği 
özgürlüğün bir koşulu olarak görme çağrısını temel alan bu bölüm, 
teknolojik kontrolün giderek daha fazla hakim olduğu bir çağda insan 
iradesini ve eleştirel bilinci geri kazanmanın önemini bir kez daha ortaya 
koymaktadır. 

Bu derlemenin altıncı bölümü, Yankı Özcan tarafından yazıldı ve 
“Ağlarla Örülü Bedenler: Mark Poster’ın Medya-Kültür-Teknoloji Düşüncesine 
Disiplinlerarası Bir Yaklaşım” başlığını taşımaktadır. Bu bölüm, Mark 
Poster’ın dijital çağda teknoloji, kültür ve öznellik arasındaki ilişkileri 
nasıl yeniden tanımladığını zengin ve çok boyutlu bir tartışmayla ele 
almaktadır. Özcan, Poster’ı eleştirel teori ile postyapısalcılık arasında 
köprü kuran önemli bir teorisyen olarak sunmakta ve geleneksel iletişim 
modellerinin ötesine geçerek, teknolojik sistemler içinde özneleştirme 
süreçlerini ve kimlik oluşumunu ön plana çıkaran bir medya teorisine 
doğru ilerleme çabasına vurgu yapmaktadır. Bu bölüm, Poster’ın enfor-
masyon kipi, süperpanoptikon ve elektronik çağrılma gibi kavramlarla 
ifade ettiği kavramsal çerçevesinin, dijital kültürde bireyin dönüşümünü 
nasıl ortaya koyduğunu göstermektedir. Özcan, Poster için birey, kimlik, 
benlik ve özne gibi kavramların birbirinden ayrılması gerektiğini vur-
gulamaktadır, zira modernitenin birleşik ve rasyonel öznesi, söylem 
içinde sürekli olarak müzakere edilen parçalanmış, akışkan kimliklere 
yol açmaktadır. Bu görüşe göre, dijital medya sadece insanları birbirine 
bağlamakla kalmaz, aynı zamanda varoluşun deneyimsel boyutlarını 
(mekân, zaman, beden ve zihin) temelden yeniden şekillendirerek, ağ 
ortamlarında aynı anda hem oluşturulan hem de dağılan özneler üret-
mektedir. Bu bölümde ayrıca Poster’ın Heidegger ile entelektüel diyaloğu 
ele alınarak, bu bağlantının Poster’ın teknoloji tartışmasını daha geniş bir 
felsefi tarih bağlamına nasıl oturttuğu gösterilmektedir. Özcan, sonuca 
varırken Poster’ın fikirlerini günümüzün algoritmik ve veri odaklı bağ-
lamlarına genişleterek, Poster’ın teorik çerçevesinin dijital çağda kimlik, 



xiii

Mutlu Binark ve Şule Karataş Özaydın

iktidar ve kültürel dönüşüm konusunda nasıl değerli katkılar sunmaya 
devam ettiğinin altını çizmektedir.

Derlemenin yedinci bölümünde, “Günümüz Dünyasına Byung Chul 
Han’ın Penceresinden Bakmak” başlıklı yazısıyla Hakan Erdal, Byung-Chul 
Han’ın neoliberalizm, dijitalleşme ve modern tüketim kültürüne yöne-
lik eleştirilerini kapsamlı ve derinlemesine tartışmaktadır. Erdal, Han’ı 
geç modernitenin psikolojik ve sosyal patolojilerini teşhis eden muha-
lif bir düşünür olarak konumlandırmakta ve neoliberal gücün kendini 
sömürme ve gönüllü itaat yoluyla nasıl işlediğini anlamak için anahtar 
araçlar olarak psikopolitika ve şeffaflık ideolojisi kavramlarını kullan-
dığını ifade etmektedir. Bu bölüm, Han’ın modern bireyi, kendinden 
izole, performans odaklı ve gerçek sosyal bağlardan kopuk, hem ken-
disinin efendisi hem de hizmetkarı olarak nasıl kavramsallaştırdığını 
ortaya koymaktadır. Erdal, Han’ın zaman ve mekân üzerine düşüncele-
rini vurgulayarak, neoliberal kültürün hızlanma ve üretkenlik baskısının 
ritüelleri, derinliği ve kolektif anlamı nasıl aşındırdığını göstermektedir. 
Ayrıca, güzellik ve sanatın metalaştırıldığı ve dönüştürücü potansi-
yelinden yoksun bırakıldığı estetik üzerine Han’ın eleştirisini de öne 
çıkarmaktadır. Han’ın anlam ve topluluğu yeniden keşfetmeyi sağlayan 
tefekkür, yavaşlık ve ritüel yoluyla direniş çağrısı dikkat çekmektedir. 
Han’ı, yaşadığımız hız, şeffaflık ve performans toplumuna karşı farkında-
lık çağrısı yapan bir düşünür olarak sunan bu bölüm, Han’ın çalışmalarını 
dijital çağın krizlerine yönelik hem bir teşhis hem de bir çare olarak 
çerçevelemektedir.

Derlemenin sekizinci bölümü, Hakan Soner Şener tarafından kalem 
alınan “Hartmut Rosa’nın Sosyal Hızlanma Çağında Yabancılaşma Teorisi 
ve Rezonans Kavramsallaştırması” başlıklı yazıdan oluşmaktadır. Bu 
bölümde, Rosa’nın moderniteye yönelik eleştirel yaklaşımı, sosyal hız-
lanma, yabancılaşma ve rezonans gibi birbiriyle bağlantılı kavramlar 
üzerinden incelenmektedir. Şener, Rosa’yı Marx, Adorno ve Honneth gibi 
düşünürlerin entelektüel mirasını temel alarak, dünyayla olan ilişkimizin 
sosyolojisini formüle eden çağdaş Eleştirel Teori’nin en özgün seslerinden 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

xiv

biri olarak sunmaktadır. Bu bölüm, Rosa’nın teknolojik, sosyal ve kültürel 
hızlanmanın modernitenin belirleyici gücü olduğu ve hem ilerleme hem 
de yabancılaşma yarattığı savını vurgulamaktadır. Bu bağlamda, yabancı-
laşma, sürekli hareket ve ayak uydurma zorunluluğuyla yönlendirilen bir 
toplumun kaçınılmaz sonucu olarak ortaya çıkmaktadır. Şener, Rosa’nın 
umut verici bir yanıt olarak önerdiği rezonans kavramını ön plana çıkart-
maktadır. Rosa’ya göre rezonans, dünyanın bizimle konuştuğu, karşılıklı 
bir etkileşim ve dönüşüm içinde olduğumuz bir ilişki biçimi olarak geç 
modern insanı yabancılaşmadan kurtaracak bir alternatif sunmaktadır. 
Rosa’nın düşüncelerini “iyi yaşam” üzerine daha geniş tartışmalarla iliş-
kilendiren yazar, rezonansın moderniteden bir geri çekilme değil, algının 
yeniden yönlendirilmesi olduğunu, hız ve performans baskısı altında 
derinliği, karşılıklılığı ve duyarlılığı yeniden keşfetmeye davet ettiğini 
belirtmektedir. Sonuç olarak, bu bölüm Rosa’nın düşüncesini hem bir 
eleştiri hem de günümüz için yapıcı bir görüş olarak ortaya koymakta 
ve modernitenin krizini yenilenme fırsatı olarak yeniden hayal edebile-
ceğimiz bir bakış açısı sunmaktadır.

Aybüke Doğan tarafından kaleme alınan ve “Jonathan Crary’de Değişen 
Görme ve Zaman” başlığını taşıyan bu derlemenin dokuzuncu ve son 
bölümü, geç kapitalizmde teknoloji, görme ve zaman üzerine eleştirel 
bir değerlendirmeyle kitabı sonlandırmakta. Doğan, Jonathan Crary’yi, 
camera obscura ile başlayan ve dijital ekranla doruğa ulaşan görme rejim-
lerinin öznelliği ve sosyal ilişkileri nasıl yeniden şekillendirdiğini izleyen 
eleştirel bir düşünür olarak ele almaktadır. Bu bölüm, Crary’nin, 19. yüzyıl 
gözlemcisinin camera obscura’nın kapalı alanı içinde içe dönük, yansıtıcı bir 
görme eylemi gerçekleştirirken, günümüz iletişim teknolojilerinin dikkati 
disipline eden, algıyı dışsallaştıran ve görmeyi ekonomik kontrol meka-
nizmasına dönüştüren yeni bir görme rejimi ürettiği yönündeki iddiasını 
vurgulamaktadır. Doğan, Crary’nin yirmi birinci yüzyıl kapitalizminin 
mantığının yalnızca görsel değil, zamansal olduğu yönündeki görüşünü 
dile getirmektedir: 7/24 bağlantılılık koşullarında, dinlenme ve uyku 
bile üretkenliğe karşı direniş alanları haline gelmektedir. Doğan’ın yoru-
muna göre, Crary’nin eleştirisi teknolojinin kendisinden çok, teknoloji 



xv

Mutlu Binark ve Şule Karataş Özaydın

aracılığıyla zamanı ve bireyi disipline eden kapitalist zorunluluklarla ilgi-
lidir. Bölüm, Crary’nin yüz yüze iletişimin, ortak yaşam alanı kurmanın 
ve yaşanmış ritimlerin geri kazanılması çağrısını ön plana çıkararak sona 
ermektedir. Bu çağrı, uyku, gün doğumu ve gün ortası sohbetleri gibi 
basit eylemlerde somutlaşan politik bir uyanışı ifade etmektedir. Kitabın 
uygun bir epilogu niteliğindeki Doğan’ın bu yazısı, kitabın ana tema-
larını, teknoloji, kültür, uzam ve zaman, bir araya getirerek, yavaşlığı 
ve tefekkürü geri kazanmanın, hızlanan çağımızda en büyük özgürlük 
biçimi olduğunu okuyuculara hatırlatmaktadır.

Bir bütün olarak ele alındığında, Teknoloji, Kültür, Uzam, Zaman 
– Eleştirel Yaklaşımlar başlıklı kitapta yer alan bu yazılar, teknolojik dönü-
şüm ve sosyal deneyimin iç içe geçmiş merceklerinden modernitenin 
değişen koşullarının izini sürüyor. Mumford’un makine ideolojisine 
yönelik hümanist eleştirisinden Crary’nin geç kapitalizmde görme ve 
zamansallık üzerine düşüncelerine kadar, her bölüm insanlarla teknoloji 
arasındaki ilişkinin hiçbir zaman sadece araçsal değil, varoluşsal ve poli-
tik olduğunu ortaya koyuyor. Bu analizlerin hepsinde ortak bir tema var: 
hızlanma ve soyutlama çağında anlam, irade ve politik yönelim arayışı. 
Burada bir araya gelen düşünürler, modernitenin krizinin yalnızca tek-
nolojinin aşırılığıyla değil, rezonans, topluluk ve derinliğin aşınmasıyla 
da tanımlandığını hatırlatıyor. Ancak bu krizin içinde yenilenme olası-
lığı da yatmaktadır. Dolayısıyla, teknoloji hakkında eleştirel düşünmek, 
yaşamak, idrak etmek ve bağ kurmak üzerine yeniden düşünmeyi de 
gerektiriyor. Bu kitap, okuyucuları bu düşünceye yavaşça, dikkatle ve 
içinde yaşadığımız zamansal, mekânsal ve kültürel dünyalar hakkında 
yenilenmiş bir farkındalıkla dalmaya davet ediyor. 

Derlemenin yayınlanmasındaki desteği ve özgün kapak tasarımı için 
Esra Özgür’e teşekkürü borç biliyoruz. Alternatif Bilişim Derneği de 
açık erişim ve açık bilim politikasına verdiği destek kapsamında bu 
çalışmayı e-kitap olarak yayınlamayı kabul etti. Derneğin özellikle yeni 
medya çalışmaları alanında literatüre bu bağlamda kazandırdığı çalış-
malar takdire şayan. Derneğin açık erişim yayıncılığına verdiği bu destek, 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

xvi

uluslararası şirketlerin tekelinde olan indeksli dergi yayıncılığın bilim-
sel bir çalışmanın değerini belirlemesine, Türkçe dilinde yayının “değer 
görmediği” akademik atama ve yükseltme kriterlerine, nicelleştirilmiş 
akademik performans ve teşvik puanları değerlendirmesine karşı, epis-
temik bir tavır olarak görülebilir. Son olarak on yıla yayılan bu süreçte 
yazılarıyla katkı veren yazarlara teşekkür ederiz. Yazarlar, açık erişimde 
yer alan bu derlemeye katılarak, alternatif bilgi paylaşımı kanallarından 
birine de destek oldular. Böylece hâkim akademik yayıncılık dünyasında 
alternatif bir toplumsallık örneği sergilediler. Çalışmanın okuru bol olsun 
ve yeni medya sosyolojisi alanında teknoloji kültür uzam ve zaman kesi-
şiminde kavramsal tartışmaları beslesin, diyoruz. 

Ankara, Kasım 2025



1

Lewis Mumford’un “Makineleri”ni İletişim 
Çalışmaları Açısından Düşünmek

B. Umur Yıldırım

Lewis Mumford, tanımlaması ve yazdığı hacimli çalışmalar düşünül-
düğünde sınırlandırılması da oldukça güç bir düşünür. Bugün Mumford 
ağırlıklı olarak kent üzerine yazdıklarıyla biliniyor olsa da onun üzerine 
düşünmüş ve yazmış olduğu konuların son derece çeşitli olduğunu söy-
lemek mümkündür. Bu yazı özelinde odak, Mumford’un oluşturmuş 
olduğu kişisel külliyatın iletişim çalışmaları açısından nasıl kavranabi-
leceği yönelik olacaktır. Aslında Mumford’un doğrudan iletişim alanına 
yönelik yazmış oldukları sınırlıdır. Fakat bu onun tartıştığı tüm “büyük” 
meselelerin iletişim alanını etkilediği gerçeğini değiştirmez. Mumford’un 
ele aldığı başlıca temaları düşünelim: O belki de en çok kent üzerine 
yazmıştır. Kentin iletişim çalışmaları açısından önemini göz ardı etmek 
mümkün müdür? Chicago Okulu gibi bir gelenekten ve Walter Benjamin 
gibi isimlerden bu yana kent, iletişim çalışmaları açısından merkezi bir 
araştırma öğesi haline gelmiştir ve hâlâ önemini korumaktadır. Diğer 
taraftan Mumford’un bir başka teması; teknoloji, teknolojik ilerleme ve 
bunun medeniyet ile ilişkisidir. Burada kırılma noktasını ise Mumford’un 
söz konusu başlıkları ele alış biçimi oluşturur. Mumford teknolojiyi ve 
teknolojik gelişmeyi ele alırken odağı bu sürecin yalnızca teknik yönü 
değildir. Mumford daha ziyade, teknolojik gelişmenin insan ve daha 
ötesinde kültür üzerindeki etkisi üzerine düşünmektedir (2024, s. 15). O 
teknolojik gelişmeleri tarihsel ve dönemsel olarak detaylıca inceler. Fakat 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

2

amacı kronolojik bir teknoloji tarihi ortaya koymak değildir. Teknolojinin 
yahut onun özel ilgisine mazhar olduğu biçimiyle makinenin gelişimini 
takip etmesi ve bir tarihçi titizliğiyle bu teknolojilerin tarihini ele alma-
sının onun için özel bir maksadı vardır. Ona göre, makinenin tarihsel 
gelişimini ele alınması, ona hâkim olmak ve ‘yaşama hizmet etmeye yöne-
lik’ bir teknoloji, bir makine anlayışı oluşturabilmek için ilk adımdır (2024, 
s. 40). Tam da bu bağlam içerisinde mevcut görüntüyü ifade edebilmek 
için kullandığı kavramlardan birisi ve belki de en temeli, “makine ideo-
lojisi” kavramıdır. Makine ideolojisi çok genel bir bağlamda; bireylerin 
etkin ve özgür bir kişiliğe sahip olmaları yerine, araçsallaştırılmış tekno-
lojilere uyumlanmış birer işlevsel varlığa dönüşmelerini ifade eder (1971, 
s. 3). Ortada bir makine ideolojisi vardır, çünkü “teknik” değişimler fikri 
düzlemdeki değişimlerle birlikte ilerlemiştir (2024, s. 37). Teknolojideki 
ilerlemelerin kolektif olarak benimsenmesi ise kendiliğinden gerçekleş-
mez, toplumsal olarak iknanın sağlanması için “bir o kadar ustaca icatlar 
ve uyarlamalar gerektirirler” (Mumford, 2024, ss. 227-228). O makine 
ideolojisinin ortaya çıkarmış olduğu toplumsal tabloyu ve bu ideolojinin 
insana ne yaptığını durmadan irdeler. Mumford’un teknolojik gelişme 
için ele aldığı bu tablonun iletişim çalışmaları alanı ile önemli bir ilişkisi 
vardır. Burada hem maddi hem de söylemsel düzeyde iletişim bilimci-
lerin ilgisini çekebilecek bir konu dağarcığı bulunur.

Mumford yukarıda da değinildiği üzere teknolojik aletler olarak ileti-
şim araçları üzerine detaylı ve sistemli bir şekilde yazmamıştır. Yine de 
Mumford kimi zaman, söz gelimi matbaanın ya da gazetenin toplum 
üzerine etkisi üzerine düşünür. Ek olarak makine ideolojisi açısından; 
fotoğraf makinesi, video kamera, radyo gibi iletişim araçlarını ele aldığı 
pasajlara rastlamak mümkündür. İlginç olan, Mumford’un ekseriyetle bu 
araçlara bakışının olumsuz yönde olmasıdır. O, özellikle radyo gibi tekno-
lojilerin kitlesel denetimi artırabileceğini düşünmektedir ve bu yönüyle 
tehlikelerini faydalarının önüne koyar (2024, s. 251).1 Fakat bu durum 

1   Bu bağlam özelinde Mumford’un düşüncelerinin, Alim Arlı’nın işaret etmiş olduğu 
gibi Herbert Marcuse gibi düşünürlerin eleştirileriyle benzer bir tınıya sahip olduğu 
söylenebilir (2017, s. 28).



3

B. Umur Yıldırım

Lewis Mumford’un iletişim bilimleri açısından kimi yönleriyle doğru-
dan bir etkiye neden olduğu gerçeğini ortadan kaldırmaz. Bu anlamda 
en yaygın olarak bilinen kuşkusuz Marshall McLuhan üzerinde yaratmış 
olduğu etkidir. Fakat Ali Hasan Hamut’un (2023) dikkat çektiği üzere 
McLuhan’ın ötesinde, Mumford’un bütün bir ‘medya ekolojisi’ geleneği 
üzerinde etkiye sahip olduğu görülebilir. Hızlı bir örnek vermek gerekirse: 
Gerçekten de Harold Innis’in Empire and Communications (İmparatorluk 
ve İletişim Araçları) adlı kitabını elinize aldığınızda Mumford’un Teknoloji 
ve Uygarlık kitabı ile dikkat çekici bir benzerliğe sahip olduğunu görebi-
lirsiniz. Örneğin, Mumford teknolojik gelişimi; eoteknik, paleoteknik ve 
neoteknik olmak üzere üç fazda ele alırken her bir dönemin özel kaynak-
larla ve hammaddeler ile karakterize olduğuna dikkat çeker (2024, s. 130). 
Benzer bir şekilde Innis de dönemsel olarak; kil, papirüs ve parşömen gibi 
ham maddelerin belirli dönemlerdeki iletişim süreçleri üzerindeki etki-
sini detaylı olarak tartışır (2006, s. 27).2  Sonuç olarak, Lewis Mumford’un 
iletişim alanı üzerinde çok dikkat çekmese de doğrudan bir etkisinin 
mevcut olduğu söylenebilir. 

Bu noktada soru belki de günümüz koşullarında Mumford’un bize 
ne anlatabileceği olabilir. Aslına bakılırsa bugün kullandığımız tekno-
lojilerin içerdiği hammaddelerin ne olduğu ve iletişim biçimlerini nasıl 
etkilediği dahi tek başına önemli bir sorudur. Söz gelimi, bugün özel-
likle yapay zekâ tartışmaları iletişim bilimleri alanı içerisinde önemli bir 
gündem maddesi haline gelmiştir. Mumford’un makineye yönelik ilgisi 
göz önüne alındığında bugün artık bir “süper makine” haline gelmiş olan 
yapay zekâyı onun perspektifi içerisinde çalışmak imkân dahilindedir. 
Tam da bu noktada Mumford’un bahsedilmesi gereken bir büyük teması 
daha vardır. O da “insan”dır.3 Belki de Mumford için insanın/şahsiyetin 

2   Mumford ve Innis’in sözlü ve basılı iletişim açısından da benzer fikirlere sahip ol-
duğu söylenebilir. Medya ekolojisi geleneği ile Mumford arasındaki ilişkiye dair daha 
detaylı ve ileri bir okuma için, Ali Hasan Hamut’un 2023 tarihli, “Teknoloji Felsefeci 
Olarak Lewis Mumford’un İletişim ve Medya Çalışmalarına Katkısı” başlıklı yazısına 
bakılabilir.
3   Mumford’un insan merkezli yaklaşımı kimi zaman onun eleştirisinin de kaynağı 
olmuştur. Selim Karlıtekin İnsanın Durumu için yazmış olduğu sunuş yazısında, Mum-



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

4

tüm bu temaların içerisinde kendisine en çok dert ettiği unsur olduğu 
dahi söylenebilir. Çünkü Mumford hangi konu hakkında yazıyor olursa 
olsun onun esas derdinin insanla olduğu görülebilir. Bu anlamda dört 
kitaptan oluşan “Renewal of Life”4 serisi onun insana olan yaklaşımını 
anlamak açısından önemlidir. Neticesinde, Mumford’un fikirlerinin gün-
celliği tartışma konusu olabilir. Fakat odaklanmış olduğu tüm söz konusu 
büyük temalar ve bu temaları ele alış biçimleri, iletişim bilimciler açısın-
dan bugün hâlâ önemli bir tartışma hattı oluşturma potansiyeline sahiptir. 
Bugün Mumford, göz ardı edilmemesi ve hatta yeniden hatırlanması 
faydalı olacak bir düşünürdür. Onun insana ama modernitenin idea-
lize ettiği rasyonelliği ve mekanikliği ile karakterize olan insana değil; 
rasyonelliği kadar irrasyonelliği, duyguları ve iç dünyası ile var olan 
insana olan tutkusu bugün farklı bir bakış açısını beslemek için önemli 
bir kaynak sağlamaktadır.

Mumford’un Kişisel Yaşam Öyküsünden Bazı Kesitler ve Düşün 
Dünyasına Etkileri

Lewis Mumford’un yazınında kendisine yer bulan temalara ışık tutmak 
açısından onun kişisel yaşam öyküsüne eğilmenin faydalı olabileceğini 
düşünüyorum. Bu yaklaşımı tercih etmemin kuşkusuz en büyük sebebi 
yine Mumford’un kendisi. Lewis Mumford’un eserleri boyunca sayısız 
düşünürden söz ettiğini, onların düşüncelerini ortaya koyduğunu ve 
pek çoğunun da eleştirisini yaptığını görürüz. Fakat daha da ilgi çekici 
olan, tüm bu düşünürleri ele alırken aynı zamanda onların kişisel hayat-
larına dair de pek çok bilgiyi okuyucusuyla paylaşmasıdır. Mumford, 
onların kişisel geçmişlerinden yola çıkarak yaşam öykülerinin görüşleri 

ford’un modernite eleştirisinin sınırlarını onun insan merkezli yaklaşımının belirlediği-
ni ifade ediyor. (2017, s. 16).  
4   Bu dört kitaplık serideki kitaplar sırasıyla şu şekildedir: Technics and Civilization, The 
Culture of Cities, The Condition of Man ve The Conduct of Life. Bu kitaplardan ikisi; Tekno-
loji ve Uygarlık (2024) Ayrıntı Yayınları, İnsanın Durumu (2017) Açılım Kitap tarafından 
Türkçeleştirilmiştir. 



5

B. Umur Yıldırım

üzerindeki etkilerini bolca tartışır. Tıpkı Mumford’un yaptığı gibi burada 
onun kişisel yaşam öyküsünün ve bu öyküdeki dönüm noktalarının onun 
yazınını nasıl etkilediğini tartışmaya açmaya çalışacağım.

Mumford’un kendi yaşam hikâyesi üzerine yazmış olduğu iki oto-
biyografik metinden Sketches From Life (1982) ve My Works and Days: A 
Personal Chronicle (1979) söz edilebilir. Bu eserlerin yanı sıra, Donald 
Miller tarafından yazılan ve Mumford’un yaşamını titizlikle ele alan bir 
başka çalışma Lewis Mumford, A Life (1989) da benzer şekilde Mumford’un 
yaşam öyküsünü görebileceğimiz bir eserdir. Yazarın hem kendi yazmış 
oldukları hem de Miller tarafından ele alınan biyografisi okunduğunda 
gerçekten de onun hayat hikâyesinin yazdıkları üzerine ne ölçüde etkili 
olduğunu görmek mümkündür ve bu yönüyle Mumford’un kullanmış 
olduğu tekniğin hiç de yabana atılmaması gerektiği anlaşılır. 

Lewis Mumford 1895 yılında New York’ta doğmuştur. Mumford doğ-
duğu yıllar için, o dönemki tarihi atmosferi bilmiş olsaydı anne karnına 
geri dönüp beklemek isteyebileceğini belirtir. Fakat böyle bir durumda 
hâlâ bekliyor olması gerektiğini de ironik bir şekilde ifade eder (1979, s. 
6). Burada aslında Mumford’un iki farklı bağlamı ifade ettiğini düşüne-
biliriz. Birisi yazarın doğumundan çok da uzak olmayan bir süre sonra 
ortaya çıkacak olan Birinci Dünya Savaşı diğeri ise onun makine ideolo-
jisi olarak adlandırmış olduğu ideolojinin artık kesinleşmiş hâkimiyeti. 
Savaş ve makine ideolojisinin birlikteliğinin onun eserlerinde önemli bir 
yere sahip olması bu nedenle şaşırtıcı değildir. Öyle ki, ona göre makineyi 
ve makine ideolojisini karakterize eden temelleri en sarih gösteren şey 
savaştır (2024, s. 113) ve savaş, ona göre makine ideolojisinin başat pro-
paganda aracı olarak karşımıza çıkar (2024, s. 110).

Fakat Mumford için dönemin içinde başka bir ruh daha saklıdır. 
Çocukluğuna dair yaptığı bir diğer yorumda bunu görmek mümkün-
dür. O kendi döneminin ruhunu yakalayan bir çocuk olarak gelecek 
yeni yüzyıldan pek çok beklentisi olduğunun da altını çizmektedir 
(1979, s. 3). Bu durum, Mumford düşünüldüğünde şaşırtıcı değildir. 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

6

Çünkü toplumsal eğilim bir kenara, Mumford döneme dair ne kadar çok 
eleştiride bulunursa bulunsun onun yaklaşımını umutsuz ya da melan-
kolik şeklinde tarif etmek pek mümkün değildir. Aksine Mumford daima 
olanaklar üzerine eğilen bir düşünürdür. Nitekim biyografisini yazan 
Miller’ın belirtmiş olduğu gibi zorlu koşullar onun için umutsuzluktan 
ziyade bu koşulların aşılabilmesine yönelik amaçlar geliştirmeyi ve bu 
amaçlar uğrunda sebatla çalışmayı getirmiştir (1989, s. 20). 

Mumford’un yaşam öyküsünü takip etmeye devam edersek onun zorlu 
bir çocukluk geçirdiğini görürüz. Mumford evlilik dışı ilişkiden doğan 
bir çocuk olmuş ve babasıyla hiç tanışmamıştır. Uzun bir süre annesiyle 
yoksul bir hayat sürmüştür. Ki annesiyle olan ilişkileri de Miller’ın belirt-
tiği üzere ilgi ve düşüncesizlik arasında salınıveren bir ilişkidir (1989, s. 
15). Mumford’un çocukluğuna dair önemli bir figür dedesidir. Özellikle 
dedesiyle çıktığı kent gezilerinin onun üzerinde önemli bir etkisi oldu-
ğundan söz etmek mümkündür. Dedesi hem kent gezileriyle hem de 
kentteki insanlara dair gözlemleriyle henüz 8-9 yaşlarında Mumford 
üzerinde son derece etkili olmuştur. Mumford’un dedesinden aktarmış 
olduğu şu cümle, adeta onun gelecekteki pratiklerine ışık tutmaktadır, 

“Burası senin şehrin ve onu tanımayı öğrenmelisin” (Miller, 1989, s. 26). 
Mumford otobiyografisinde de kente olan ilgisinin erken yaşta ortaya 
çıktığını ifade eder. Onun için bu dönemde ev kasvetle hatırlanırken New 
York sokaklarında ve parklarında yaptığı gezintiler bu iç karartıcı hava-
nın aksi yönünde hatıraları barındırır (1982, s. 10). Mumford’un kente 
nihai yönelişinin çok daha sonra Patrick Geddes ve eserleriyle tanış-
ması vasıtasıyla olduğu söylenebilir. Fakat bu çocukluk anılarının etkisi 
de göz ardı edilemez niteliktedir. Mumford’a dair pek çok başka aktö-
rün büyük/küçük etkisinden bahsetmek mümkündür. Fakat burada ne 
yazık ki dikkat çekici birkaç noktaya daha değinip bir sonraki bölüme 
geçeceğim. 

İlgi çekici noktalardan birisi, Mumford’un henüz lise çağlarında tek-
nolojik aletlere olan ilgisidir. Hatta elektrik mühendisi olabilmek için 
bu yolda ilerleyebileceği bir lise seçmiştir (Miller, 1989, s. 33). Daha 



7

B. Umur Yıldırım

ilginci ise bu dönemde Mumford’un radyoya olan ilgisidir. Mumford’un 
belki de ilk yayınlamış makalesinin henüz lise sıralarındayken yazmış 
olduğu radyo alıcılar üzerine bir makale olması (Miller, 1989, s. 34) onun 
teknolojiye olan ilgisinin henüz çok erken yaşlarına dayandığını bize gös-
termektedir. Mumford’un teknik bir meslekte ilerlemek yerine yönünü 
değiştirmesi ise New York Şehir Üniversitesi’nde gittiği akşam okulu 
ile olmuştur. Mumford burada geçirdiği günlerden itibaren yazar olma 
hayallerine daha fazla ağırlık vermiştir (Miller, 1989, s. 48). Burada bakış 
açısını önemli ölçüde değiştiren bir isim Patrick Geddes’in çalışmaları 
ile tanışmıştır. Miller’ın bahsettiği üzere Mumford’un Geddes ile tanış-
ması; kitabi bir varoluştan, hayatın canlılığını her boyutuyla ele alan bir 
yaklaşıma ulaşmasına yardımcı olmuştur (1989, s. 61). Fakat Geddes’in 
onu yalnızca kent bağlamında etkilediğini düşünmemek gerekir. Belki 
de daha önemlisi Geddes’in; yaşamı kavrayışı, akılla birlikte tutkuyu 
ele alış biçimi gibi yönleriyle onu etkilemiş olmasıdır (Miller, 1989, s. 
57). Kuşkusuz bu anlamda Ralph Waldo Emerson gibi düşünürlerden 
ve hatta çokça eleştirmiş olduğu romantiklerden Mumford’un önemli 
ölçüde etkilenmiş olduğu söylenebilir. Ve bütün bu tablo itibariyle o; 
kente yaşayan bir gerçeklik olarak bakmayı başarabilmiş, teknolojik geliş-
menin tek bir ilerleme noktası olabileceği inancını eleştirmiş ve tüm bu 
dünya içerisinde insanı, onun duygularını ve iç dünyasını da kapsaya-
cak şekilde kavrayabilmiştir. 

Mumford ve Uygarlık Tarihinin Farklı Bir Yorumu

Artık Mumford’un görüşlerini daha derinlemesine inceleyebiliriz. 
Lewis Mumford neredeyse her eserinde tarihsel bir izlek üzerinden ilerler. 
Bu izlek içerisindeki kırılma noktalarını belirtir ve düşüncelerini ortaya 
koyar. Bu yanıyla, Mumford’un derdinin anlaşılabilmesi için eserlerinin 
bütünlüklü bir şekilde ele alınması gerekir. Fakat Mumford’un burada 
ağırlıklı olarak konu edindiğimiz, etraflı modern toplum ve makine ide-
olojisi eleştirisinin en olgun noktasının, onun en geç eserlerinden olan 
iki ciltlik The Myth of The Machine’de yer aldığı söylenebilir. Mumford 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

8

bu serinin ilk cildine uygarlık tarihinin yorumlanış biçimine dair bir 
eleştiriyle başlar. İnsanın gelişimini alet yapımıyla ilişkilendiren hâkim 
görüşü eleştirir. Amacının ise bu eleştiri yoluyla; bilimsel, toplumsal iler-
lemeye dair mevcut biçimlerin değişmez ve zorunlu olmadığını ortaya 
koymak olduğunu ifade eder (1971, s. 3). Nitekim ona göre uygarlık tari-
hinin alışageldik şekilde alet ekseninde yorumlanması insanlığın tekniğe 
aşırı bağımlı hale gelmesi ya da böyle hissetmesinin başlıca sebebidir 
(Mumford, 1971, s. 4). Deyim yerindeyse Mumford’un burada bize söy-
lediği gömleğin ilk düğmesinin yanlış iliklendiğidir. Bu nedenle uygarlık 
tarihine farklı bir gözle bakmamız gerektiğine inanmaktadır. Bu insanlı-
ğın potansiyelini anlayabilmek açısından da elzemdir.

Mumford’un eleştirisi neye dayanır diye sorarsak, yukarıda da ifade 
edildiği gibi insanlığın tarihsel olarak hayatta kalma pratikleri söz konusu 
olduğunda merkezi tartışmanın alet yapım ve kullanımı açısından olma-
sının makine ideolojisi olarak adlandırdığı anlayışa temel sağladığını 
düşünür (1971, s. 4). Mumford’a göre insanı diğer türlerden ayırmak 
için alet yapımına yönelik vurgu, onun diğer türlere karşı zaferini ortaya 
koymak bir yana alet yapımında pek çok türden geri olduğu gerçeğini 
görmezden gelmiştir (1971, s. 5).  Onun için insanı kendine özgü kılan ve 
diğer türlerden ayıran, alet yapımı konusundaki başarıları değil; dilsel 
semboller oluşturmaları, estetik bir algıya sahip olmaları vs. gibi yönleri-
dir (1971, s. 5). Yani Mumford insanı diğer türlerden ayıran en temel nokta 
olarak onun kültürel varlığına işaret etmektedir. Nitekim Mumford’a göre 
insan, mevcut yaşam enerjisinden, bu enerjiyi yalnızca kültürel ve sembo-
lik çıktılara kanalize ederek faydalanabilir (1971, s. 7). Ona göre tarihsel 
olarak “kültürel ‘iş’ zorunlu olarak el işçiliğinin önüne geçmiştir” (1971, 
s. 7). Onun bu anlamdaki konumlanışı, son derece ilginçtir. Söz gelimi, 
Mumford insanın elini, aletleri yapım ve kullanım açısından değil; sevgi-
linin bedenini okşayan, jest yapan kültürel bağlamlarda ele alır (1971, s. 7). 



9

B. Umur Yıldırım

Tüm bunlar neden önemlidir? Bunun için Mumford’un başka bir 
eserine The Condition of Man’e5 yönelebiliriz. Çünkü insanı ve uygarlık 
tarihini bu biçimde kavramak onun için insanın şahsiyet oluştura-
bilme koşullarını anlayabilmekle yakından ilgilidir. Mumford şöyle 
demektedir: “İnsan, türünün bütün karakterlerine iştirak eder ve buna 
rağmen, ihtiyaçlarının karmaşıklığı sayesinde her birey, türünün yaşam 
seyrini dönüştürür ve bir karaktere ulaşarak şahıs olur” (2017, s. 39). Bu 
doğrultuda Mumford, insanı diğer türlerden ayıran bir özellik olarak 
şahsiyet adını verdiği konuma vurgu yapmakta ve insanlığın gelişimini 
de aletlerden ziyade şahsiyet çerçevesinde okumaktadır. Ek olarak, ileti-
şim ve işbirliği gibi konuların bu süreçteki rolünün altını da çizmektedir. 
Ona göre: “İletişim, iştirak, iş birliği, insan toplumun esas üç özelliği, 
aynı anlamların, işlevlerin ve değerlerin atfedildiği ortak simgelerin 
kabul edilmesine dayanır” (2017, s. 41). Bu simgesel düzlem Mumford 
için önemlidir, çünkü: “Simgeler oluşturma ve simgelere tepki verme 
becerisi, hayvanlar alemiyle insanlar alemi arasındaki esas farktır” (2017, 
s. 41). Sonuç olarak Mumford’un yaklaşımını anlayabilmek adına Myth 
of the Machine’de altını çizdiği perspektifi dikkate almanın elzem olduğu 
söylenebilir. Nitekim Mumford en nihayetinde “ritüel dönemden” meka-
nikleşmiş bir düzene geçişin resmini çizer. Pek çok eserinde de bu süreç 
içerisinde insanın kaybolan bu yönünü -şahsiyetini- onarmanın yolunu 
aramaktadır. Bu yüzden insanlığın gelişiminde tekniğe olan vurgunun 
tersine bir okuma yapmayı çıkış noktası olarak tercih ettiği düşünülebilir. 
Tekrar etmek gerekirse o, “kaba” bir teknoloji tarihinden ziyade kültürü, 
dili ve insanı merkeze alan bir anlayışa sahiptir. Teknolojiyle olan ilgisi 
de aslına bakılırsa asli olarak bu dertten kaynaklanmış görünmektedir.

Makine-İnsan, Akıl-Duygular

Mumford yukarıda da değinildiği gibi eserlerinde, insanı yahut şah-
siyeti merkezine alırken mekanik düzen adını verdiği düzen içerisinde 

5   Bu eser, “İnsanın Durumu” (2017) başlığıyla Açılım Kitap tarafından Türkçeye ka-
zandırılmıştır. 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

10

insanın ne şekilde erozyona uğradığını da incelemesinin merkezi konusu 
haline getirir. Tıpkı alet temelli bir okuma yapmak gibi bu durumu ola-
naklı kılan başka tarihsel koşullara da dikkat çeker. Bu anlamda “aklın” 
modern toplumdaki işlevini sorgular:

“Akıl, insanın içgüdülerini, organik reflekslerini ve dile getirilemeyen 
hislerini daha iyi amaçlar için kullanmak yerine bastırmaya, onların 
yerine geçmeye başlayınca, insan tıpkı merdivenden bir ayağı havada 
seke seke inmeye çalışırken bilme halindeki aklını kullanmaya 
başlaması gibi sendelemeye, tökezlemeye ve düşe kalka yürümeye 
başlar” (Mumford, 2017, s. 57). 

Fakat ilginç olan, Mumford için aklın ve şahsiyetin tahribatına yalnızca 
modernitede rastlanılmamasıdır. Söz gelimi, ona göre Roma toplumu 
da belirli bir aşamasında insanın manevi yönünü önemli ölçüde tör-
pülemiştir. Ona göre Hristiyan çileciliğinin abartılı biçimlerinin ortaya 
çıkışı Roma’daki bolluk dönemi ve üst sınıfların bu bolluk dönemindeki 
israf pratikleriyle yakından ilişkilidir (2017, s. 81).  Onun cümleleriyle: 

“Bir toplum, zavallı bir şekilde yolsuzluğun eşiğine sürüklendiği ve 
kurumlarını ıslah etmeyi başaramadığı zaman, kurtartılması gereken 
ilk şey şahsiyettir” (2017, s. 114). Hristiyanlık Mumford açısından aklın 
sınırlılıklarına karşı gösterdiği tepki ile önemlidir. Yani esasen onun, 
insanın maddi-manevi (duygusal) bütünlüğünü sağlaması açısından 
Hristiyanlığı önemli gördüğü düşünülebilir. Öyle ki Mumford’a göre: 

“Hristiyan inancı yepyeni bir dünyanın kurulması sürecinde 
Hristiyanların paganlardan daha güçlü bir akla sahip olmalarından 
ötürü değil, bilakis aklın sınırlılıklarına meydan okuyan sınırsız 
bir umuda sahip olmalarından ötürü hâkim olmayı başarmıştı 
(2017, s. 125). 

Yine onun ifadeleriyle: can çekişmekte olan Roma toplumunda, 
“Yalnızca imkansıza inananlar kendilerine yürüyecek bir yol açmayı 
başarmıştı” (2017, s. 125).  İmkansıza inanlar ise ona göre Hristiyanlardı. 



11

B. Umur Yıldırım

Peki ortaya koydukları pratikler neydi? Ve nasıl bir kültür ortaya çıkardı? 
Burada onun için Manastır olgusu öne çıkar. Manastır en başta söylemek 
gerekirse Mumford’a göre feodalizmin düşünsel yapılanması açısından 
filizlendirici bir güce sahiptir (2017, s. 140). Ortaya çıkışı ise yukarıdaki 
bahsi süreçte ve Roma’da yaşanan savaş dönemi sonrasında Mumford’a 
göre insanların huzur ve güvenlik aramasıyla yakından ilişkilidir (2017, 
s. 138). Toplumun geri kalanından soyutlanmış bir şekilde, bir toprak 
parçasının sınırları içerisinde komün bir yaşantıya dayanan manastır 
yaşantısının insanın bastırılan manevi yanını tedavi edebileceği düşün-
cesi ortaya çıkmıştır.6 Fakat Mumford, bu pratiklerin işleyişinin ortaya 
çıkardığı sorunların da altını çizer: 

“Manastır hayatının en temel yanlışlığı, her iyi planlanmış hayatın, 
hayat ritminin bir parçası olması gereken geri çekilme ve inzivayı 
hayat boyu bir misyon hale getirmeye kalkışması olmuştur” 
(2017, s. 147)

Fakat bu sorunlarında ötesinde Mumford’a göre bir “tedavi” aracı 
olarak ortaya çıkan Manastır, belirli bir noktada makineleşme sürecine 
doğrudan katkı sunar hâle gelmiştir. Yazar, bu bağlamda Manastır yapısı 
içerisinde düzenin ve planlamanın bir aracı olarak mekanik saatin kulla-
nılmasının insanların takip ve senkronize edilmesi açısından bir kırılma 
anını resmettiğine dikkat çeker (2024, s. 45).7 Tüm bu sürecin bize anlatmış 
olduğu aslında Mumford’un şahsiyet adını verdiği şeyin arayışının temel-
lerinin çok daha geriye gittiğidir. Hristiyanlığın ortaya çıkışından Orta 
Çağ’a değin uzanan bu süreç ona göre şahsiyetin yeniden ortaya konul-
masıyla ilgilidir. Bir anlamda bir kaybın aranması söz konusudur. Bu 
dönem akıldan ziyade inancın rengini verdiği bir dönemdir. Akıl ortadan 
kaybolmamışsa da sınırlılıkları kabul edilmiştir. Bu yüzden, mesele insan 

6   Bugün kimi düşünürlerin tefekkür (Han, 2015) kimilerinin rezonans (Rosa, 2019) ola-
rak ifade ettikleri pratiklerin belki de benzer bir kırılmaya yanıt olarak ortaya atıldığı 
düşünülebilir.
7   Ki Mumford’a göre endüstriyelleşmenin temelini buharlı motordan ziyade mekanik 
saat sağlamıştır. 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

12

ve şahsiyet olduğunda, Mumford’un Orta Çağ yaşantısını yaygın görü-
şün aksine, karamsar bir bağlamda ele almadığını görebiliriz. Ona göre 
10.yy’ın ruhu bir bahar ruhudur (2017, s. 166) ve “Orta Çağı keder, sertlik 
ve hayattan el çekme dönemi olarak düşünenler, onu, daha önceki yıkım-
ların ya da daha sonraki dönemlerin hüznü ve kasvetiyle okur” (2017, s. 
166). Orta Çağ dünyasını Mumford, insanların inanç dünyasında yaşa-
nan çözülmeye karşı bir koruma pratiğinin geliştirildiği dönem olarak ele 
alır (2017, s. 201). Bu açıdan bakılırsa Orta Çağ’ı esasen modern dönem-
den pek çok yönden çok daha ileri görmektedir. Ona göre, sanatın her 
yerine sirayet ettiği bu dönemde, “Orta çağ zanaatkarı, dilsiz köylüsü 
bile, sahip olduğu estetik bilinç düzeyi bakımından modern insandan çok 
daha yüksek bir düzeyde yaşıyordu” (2017, s. 215).8 Fakat zaman içinde 
Mumford’a göre özellikle natüralizmin gelişmesinin peşi sıra Orta Çağ 
inancına rakip bir pratik ortaya çıkmıştır. “Görünmeyene ve harikuladeye 
inanca” karşı “Görmek inanmaktır” düşüncesi (2017, s. 203). Mumford’un 
mucitlik olarak adlandırdığı ve nihayetini makine ideolojisinde bulacak 
toplumsal sürecin köklerini de burada görmek mümkündür.

Fakat yine ilginçtir ki Mumford’un dikkat çektiği üzere “Kapitalizm 
sapması, tam da bizzat kilisenin göbeğinde yeşermiş ve ilk ortaya çık-
tığı andan itibaren korunmuştur” (2017, s. 228). Yani tüm bu süreç ironik 
bir şekilde kilisenin içerisinden doğmuştur. Burada Mumford’un kapita-
lizm ve Protestanlık mezhebi arasında Weber tarafından kurulmuş olan 

8   Burada bir noktanın altını çizmek gerekir. Çünkü Mumford’un Hristiyanlık 
ve Orta Çağ üzerine yazdıkları kafa karışıklığı yaratmaya müsaittir. Öncelikle 
Mumford için Hristiyanlık, ona göre Roma’nın şahsiyette yarattığı tahribatın 
onarımı açısından bir işlev gördüğü için tarihsel bağlamda önemlidir. Aşağı-
da görülebileceği gibi o, Hristiyanlığın daha sonrasında makine ideolojisi ile 
eklemlendiği noktalara da aynı şekilde dikkat çeker ve bu sefer şahsiyetin tah-
ribatında oynadığı rolü ele alır. Mumford için inanç yahut maneviyat, makine 
ideolojisini beslediğini düşündüğü araçsal rasyonelliğin konumunu sarsabile-
cek kayda değer bir güç olarak öne çıktığı için önemli görünmektedir. Hris-
tiyanlığa benzer şekilde Orta Çağ da ‘insanın durumu’na yönelik dönemsel 
olarak oynadığı rol açısından onun ilgisini çekmiştir. Kuşkusuz Mumford’un 
ilgisi her ne kadar insanın modernitenin araçsal aklına karşı durumu olsa da ve 
bu yönden Orta Çağ’ı daha ileride görse de bu görüş tartışmaya açıktır. 



13

B. Umur Yıldırım

ilişkiye eleştiri getirdiğini not etmek gerekir. Mumford’a göre Protestanlık 
ortaya çıkışı itibariyle kapitalizmin müttefiki olmak yerine pek çok konu 
da onunla düşman niteliktedir (2017, s. 254). Onun kilisenin göbeğinde 
yeşerdiğini ifade ettiği kapitalizm, Katolik kilisesini işaret etmektedir. 

Mumford bu noktadan itibaren mekanik düzene ilerleyen yola dair pek 
çok belirleyenden söz eder. Söz gelimi rönesansın perspektifinin sanatçıyı 
odaklaması gibi yönetsel anlamda da bir merkezi odağa yönelik dönü-
şümden bahis açar ve bu merkezde prensin yer aldığının altını çizer (2017, 
s. 235). Bu merkezileşme meselesi ona göre takip eden bir biçimde despo-
tizmi doğurmuştur. Bu merkezi despotizmlerin teorisyenliğini yaptığını 
düşündüğü Machievelli ve Hobbes’u önemli ölçüde eleştirir. Ona göre, 

“Despotik bir yönetimin varacağı gerçek nokta, otomatizmdir 
ve onun gerçek yeri makinelerin dünyasıdır. Başka bir deyişle, 
despotizm yalnızca insanları otomatlara dönüştürdüğü ölçüde ve 
oranda başarılı olabilir” (2017, s. 247). 

Mumford teknolojik gelişmelerin despotizm ile zorunlu bir ilişkisi 
olmadığının farkındadır. O daha çok, despotizmin makineleşme ile kur-
duğu ilişkinin zorunlu bağına işaret eder. Ona göre despotizmin amacı, 

“İnsanların daha büyük bir makine modelin (devlet, fabrika ya da büroya) 
daha fazla bağımlı olmalarını” sağlamaktır (2017, s. 249). Yani buraya 
kadar Mumford’un değinmiş olduğu süreci takip ettiğimizde esas olarak 
insanın maddi-manevi bütünlüğünün parçalanmasının tarihi çok daha 
eskidir. Bunu yalnızca moderniteye yüklemek gerekmez. Fakat moder-
nite sürecinin asıl getirmiş olduğu Mumford’a göre tüm bir yaşamın 
makineye göre uyarlanmasıdır (2024, s. 38). Dolayısıyla burada farklı bir 
risk söz konusudur. İnsanın tahribatı bir yana konumunun, şahsiyetinin 
bizatihi riske girdiği düşünülebilir. Bu süreç için Mumford’un işaret etmiş 
olduğu dönem 16.yy’dır. Bu dönemde sözü edilen ‘yeni dünya’ ona göre 
hem yapılan coğrafi keşiflerle birlikte pratik bir bağlamı hem de ideo-
lojik olarak bir inşayı ifade eder (2017, s. 320). Bu onun esasen makine 
ideolojisi, otomatizm, faydacı akılcılık gibi pek çok farklı terimle ifade 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

14

ettiği ideolojidir. Bu sürecin çıktısı ona göre Batılı insanın özgüvenini 
kazanmasıdır, “meçhulün korkusu yerini meçhulün cazibesine bıraktı 
(…) Leviathan’ı da avlayabilmek mümkün müydü? Cevap evetti.” (2017, 
s. 321). Keşif süreci ortaya çıkardığı ahlaki ve kişisel sonuçlar ile (2017, 
s. 323) ona göre Orta Çağ insanından son derece farklı bir insanı ortaya 
çıkarmıştır. 

Burada Mumford’un özellikle değişen değerlere işaret etmeye çalıştı-
ğını görürüz. Öyle ki artık mevcut manevi değerler yerinden edilmiştir. 
Yerine konulanı işaret etmek için ise Bacon’u bir örnek olarak kullanır. 
“Duygular, hisler, zihin halleri, Bacon ve kendisi gibi bilimci bir zihin 
yapısına sahip olan çağdaşları için, gerçek dışı olmaya başlıyordu” (2017, 
s. 333). Bu öyle önemli bir durumdur ki Mumford için, ona göre, “Batılı 
insanın şahsiyetindeki derin parçalanmanın kökeni burada gizlidir” (2017, 
s. 334). Bu noktada ilginç olan Mumford’un maneviyat vb. gibi öğelerin 
yanı sıra buradaki örnekte olduğu gibi duyguları pek çok defa vurgula-
masıdır. Gerçekten de Mumford’un makine ideolojisi yahut bilimci zihin 
yapısı olarak adlandırdığı bizim belki aydınlanmacı rasyonalizm olarak 
ifade edebileceğimiz bu düşünsel hattın insanı rasyonel kavrayışı yahut 
sadece rasyonel yönleriyle kavrayışı son derece güçlü bir biçimde ken-
disini uzunca bir süre idame ettirmiştir. Öyle ki duyguların bir mesele 
olarak toplum bilimin içerisine ne kadar geç girebilmeyi başardığına 
dikkat edilecek olursa, bunun ne denli güçlü bir ideoloji olduğunu 
görmek mümkün olur. Mumford da pek çok defa mevzu bahis zihin 
yapısının ve onun önemli ölçüde el ele gittiği kapitalizmin tarihsel bir 
inşa olmaktan ziyade nasıl mutlak kabul edildiğinin altını çizmektedir. 

Fakat tüm bunlara rağmen Mumford’a göre insan öznenin süreçten 
tam anlamıyla tasfiye edilmesi mümkün olmamıştır:

“Birçok otomatik makinenin arkasında, onu tasarlayan, işleten, 
ondan faydalanan insanlar vardır. Bu noktada bilimin kendisi, öznel 
olanın geri kazanılmasına yönelir (…) Gayretli bir kendini tasfiye 
süreci sonucunda dış dünyaya nazaran nesnelliğe erişen insan, 



15

B. Umur Yıldırım

şimdi aynı derecede sıkı bir disiplinle, iç dünyasının yenilenen 
buyruğuyla, tümleyici öznelliğe ulaşmalıdır. Hisleri duyguları, iç 
durumları dışlamak yerine bunları daha yoğun ve akılcı bir şekilde 
kullanmalıdır” (2017, s. 350). 

Görülebileceği gibi Mumford özellikle hislerin, duyguların ifade bul-
masıyla birlikte insanın makinede tasfiye edilmiş öznelliğine yeniden 
ulaşabileceğini düşünmektedir. Bu anlamıyla, daha önce de değinildiği 
üzere, mevcut karamsar koşullar içerisinde olanakları daima kucaklamayı 
başarır. Bunların ne kadar verimli sonuçlar doğurabileceği yahut ne kadar 
gerçekleşebilir olduğu bir başka soru olarak kenarda durabilir. Fakat 
bugünden bakıldığında Mumford’un burada konu edilen düşünceleri 
güncel bir tartışma konusu olarak özellikle yapay zekâ gibi teknolojiler 
ekseninde yeniden ele alınabilir. Mumford bize makinenin arkasındaki 
ve karşısındaki insanı hatırlatır. Söz gelimi, yapay zekâ teknolojileri 
günümüzde mevcut yapıları itibariyle ekseriyetle insan faktöründen 
bağımsızmış gibi tartışılmakta ve teknolojinin yapıp-edebilme kapasite-
sine vurgu yapılmaktadır. Oysa Mumford’un bize hatırlatmış olduğu gibi 
bu makinelerin arkasındaki insanları, onu kullananları denkleme katmak 
gerekir. Bugün bu çıkarımlar mevcut ortam içerisinde sınanmaya açıktır. 

Sonuç olarak buraya kadarki tabloya bakıldığında söylenebilecek olan 
birkaç şey vardır. İlki insanın parçalanmışlığı Mumford’un düşüncesine 
göre moderniteden çok daha öncesine dayanır. Orta Çağ ve beraberinde 
dinin insan hayatına daha fazla nüfuz etmeye başlaması böylesi bir 
parçalanmışlığa cevap arayışı olarak görülür. Oysa modernite yahut 
Mumford’un keşifler çağı olarak adlandırdığı çağ ile Orta Çağ’da içine 
dönmüş olan insan dışarı yönelmiş ve çok daha aktif bir hale gelmiştir. 
Korkutucu sorularla yüzleşmek istemiştir. Fakat tüm bu çabaların sonucu 
Mumford’a göre makine ideolojisini doğurmuştur ve bu ideoloji yukarıda 
da görülebileceği gibi maneviyatı, özneyi, onun duygularını, hislerini, iç 
dünyasını, bir bütün olarak ruhunu sürecin dışına itmiştir. 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

16

Fakat Mumford, maneviyata, insana vd. vurgusunu yinelese de ve 
modernizmin mevcut modelini eleştirse de son tahlilde modernizmin 
temellerine sadık kaldığını belirtmek gerekir. Bu yönüyle farklı konum-
lardan eleştirildiği de söylenebilir. Söz gelimi, Dursun Çiçek (2025), 
Mumford’un klasik metafiziği eleştirmesine rağmen aşkın olana dair 
bir imkândan söz etmemesi ve bu yönüyle farklı bir metafizik öneri-
sinde bulunmuyor oluşundan dolayı onu eleştirir (ss. 221-222). Bu nokta 
ilginçtir. Çünkü yukarıda yer alan bir dipnotta dikkat çekildiği üzere 
Mumford’un bir başka eleştirisi yine onu insan özneyi konumlandırdığı 
yerden eleştirirken ona bir ‘öz’ yüklemesini eleştirmiştir. Oysa buradaki 
eleştiri ise onu aşkın bir öze bağlamıyor olmasından kaynaklanmaktadır. 
Her iki eleştirinin bu anlamda ortaklaştığı nokta o halde Mumford’un 
özne anlayışı olmuştur. Kuşkusuz bu çok doğaldır, ikisi de modernizm 
eleştirisi barındıran; post-yapısal ve muhafazakar eleştiri günün sonunda 
modernizmin sınırlarına bağlı kalan Mumford’un öznesiyle çatışmalı bir 
ilişki içerisindedir. Mumford’un gerek maneviyat ve dine olan ilgilisi 
gerek makine ideolojisine yönelik eleştirileri bu iki hattın da onun yazdık-
larına ilgi duymasını sürdürmüştür. O halde Mumford’un izinde olduğu 
insanı iletişim teknolojileri içerisinde arayabilir kaybolduysa buna nasıl 
sebep olduğunu sorgulayabiliriz. 

Mumford İçin Teknolojik Evreler ve İletişim Teknolojileri

Lewis Mumford daha önce de değinildiği üzere teknolojik gelişmeyi 
belirli aşamalar/dönemler ekseninde ele almıştır. Bu aşamaların her biri 
belirli ham maddelerle, enerji kaynaklarıyla ve nihayetinde belirli kişilik 
tipleriyle karakterize olur. Bu üç dönem sırasıyla; eoteknik, paleoteknik 
ve neotekniktir. Mumford, eoteknik dönemin; ahşap ve su ile, paleo-
teknik dönemin, kömür ve demir ile neoteknik dönemin ise elektrik ve 
alaşım ile karakterize olduğunu vurgular (2024, s. 132). Mumford’un bu 
dönemler içerisinde en olumsuz baktığı evrenin paleoteknik olduğunu 
söylemek mümkündür. Bu evre hem makine ideolojisinin hâkimiye-
tini tam anlamıyla sağlaması, organik enerji yerine mekanik enerjiye 



17

B. Umur Yıldırım

dayanması nedeniyle çevresel kirlilik açısından zirveye ulaşması vb. bir 
çok etmenden dolayı onun açısından son derece olumsuz bir nitelik taşır. 
Dahası tüm bu etmenler insanı, onun kullanmayı tercih ettiği biçimiyle 
şahsiyeti de önemli ölçüde yaraladığı için paleoteknik karanlık bir evredir. 

Bu dönemlerin incelenmesi Mumford’u iletişim alanında anlamak 
açısından önemlidir. Çünkü her bir dönem; iletişim teknolojileri ve insan-
ların benliklerini kavrayışları açısından da farklılaşmaktadır. Söz gelimi, 
eoteknik evreyi ele almak gerekirse, bu evre ona göre 16.yüzyılda zirve-
sine ulaşmış ve 18. yüzyılda sanayi devriminin etkileri ile paleoteknik 
döneme yerini bırakmıştır. Fakat Mumford bu dönemlerin basitçe baş-
layıp basitçe bitmediğine dikkat çeker. Öyle ki eoteknik kimi yönleriyle 
neoteknik içerisinde dahi varlığını sürdürebilir. Yahut dünyanın herhangi 
bir bölgesi hala paleoteknik evrede olabilir. Dolayısıyla bunlar birbir-
lerinden basit çizgilerle ayrılabilecek aşamalar değildir. Fakat eoteknik 
evrenin burada bizim ilgimiz açısından önemi, Mumford’un bu dönemde 
camın üstlendiği işleve olan vurgusudur. Ona göre cam, bilimsel ve 
ekonomik anlamda gelişmelere sunduğu katkının yanı sıra, benliğin 
kavranışı açısından son derece önemli değişikliklere sebep olmuştur 
(Mumford, 2024, s. 148). Burada kuşkusuz bir ürün olarak aynanın bu 
etkiyi doğurduğu söylenebilir. Mumford’a göre ayna her ne kadar bu 
döneme değin insanların hayatlarında bulunmuş olsa dahi mükemmel 
bir görüntü verecek denli güçlü bir tasarıma sahip olmamıştır (2024, s. 
148). Aynanın bu dönemde teknik açıdan ilerleyişi; büyük salonların hari-
cinde evlere, hatta insanların cebine girmesini ve herkesçe kullanılabilir 
olmasını sağlamıştır (2024, s. 148). İnsanların aynada kendilerini net bir 
şekilde görebilmeleri Mumford’a göre modern anlamda bireyin iç gözlem 
gerçekleştirebilmesini, benliğine dair farklı bir algıyı geliştirebilmesini 
sağlamıştır (2024, s. 149). Fakat Mumford insanın aynada gördüğü ben-
liğinin soyutlanmış bir benlik olduğuna dikkat çeker. Ona göre insan 
ayna ile, kendisini “doğanın oluşturduğu arka plandan ve diğer insan-
ların etkili varlığından” ayırabilmiştir (2024, s. 149). O aynanın insanın 
benliğini kavrayışı açısından yarattığı bu durumun olumsuz bir netice 
doğurduğuna inanmıştır. Ona göre, “insan tamamen bütün olduğunda 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

18

ve dünyayla bir olduğunda aynaya ihtiyaç duymaz” (2024, s. 149). İnsan 
ayna ile bir imaja yönelir ve özellikle doğayı dışarıda bırakmaya eğilen bu 
imaj ona göre psişik ve kültürel bir çözülme dönemine işaret eder (2024, s. 
149).  Mumford aynayı eoteknik içerisinde tartışmakla birlikte bu dönem 
ona göre hâlâ organik niteliklere sahiptir ve insanın doğayla ilişkileri 
henüz tam kopmamıştır. Aynı zamanda bu dönem zanaatın gücünü 
sürdürdüğü bir dönemdir. Buna rağmen makine ideolojisine ve insanın 
çözülmesine doğru muazzam bir dönüşümü işaret eden paleoteknike 
doğru giden yolun ilk adımlarının atılışını da işaret eder. Mumford’un 
ayna tartışması da onu eoteknik içerisinde bu yöndeki bir eğilimin gös-
tergesi olarak ele aldığını düşündürmektedir. 

Paleoteknik evre, yukarıda da bahsedildiği üzere Mumford’un en 
olumsuz baktığı evredir. Ona göre bu evre, yukarıda ifade edilen çözülme 
ve bozulma sürecinin zirvesine oluştuğu evredir (2024, s. 171). Bu yüzden 
paleoteknik evre ona göre, kaos, kirlilik ve insanın kibirle dolduğu bir 
evredir (2024, s. 224). Bu yönleriyle, insanın doğayla olan organik ilişkile-
rinin bozulduğu ve doğa ile olduğu kadar kendisiyle ve diğer insanlarla 
da gaddarca ilişki kurduğu bir evredir. Fakat Mumford, iletişim teknoloji-
leri açısından gerçek bir kırılma için neoteknik evreye işaret eder. İlginçtir 
ki, Mumford eserlerini yazdığı dönemi de kapsayan neoteknik evreye 
paleoteknik kadar olumsuz bakmaz. Oysa onun ifade ettiği üzere pale-
otekniğin ufku neoteknik boyunca da önemli ölçüde hâkimdir (2024, s. 
227). Dahası ona göre, neoteknik evreye doğru bir adım atılmışsa da tam 
anlamıyla ulaşılamamıştır (2024, s. 227).  O halde Mumford için neoteknik, 
paleotekniğin aksine neden umut vaat etmektedir? Mumford açısından 
neoteknik evrenin en ümitvar yönü paleotekniğin aksine insana yeniden 
dönüşü vaat etmesidir. Bu en temelde bilimsel olarak izlenen yolda görü-
lebilir. Mumford’a göre bu dönemde bilimin öznesi yeniden insan olmaya 
başlamış ve insanın kendisi bilimsel incelemenin nesnesi haline gelmiştir. 
Aynı zamanda yapılan keşifler de mekanik düzlemden organik bir anla-
yışa doğru kaymıştır. Bu anlamda ona göre önemli bir gösterge neoteknik 
evrede tıbbi açıdan yaşanan gelişmelerdir. Mumford’a göre paleotek-
nik, “masumların katlini simgeliyordu: önce beşikte, sonra da hayatta 



19

B. Umur Yıldırım

kalırlarsa tekstil fabrikalarında ve madenlerde” (2024, s. 257). Oysa ona 
göre neoteknik ile yaşama yönelik özen artmaya başlıyordu. Bu ona göre, 
hem çalışma yaşamında alınan önlemlerde hem de insanı yaşatmaya 
yönelik çabalarda ortaya çıkmıştır (2024, s. 258).  Mumford’un belirttiği 
üzere bu dönemde tıp artık insan ile yalnızca bir hastalık neticesinde 
ilgilenmeyi bırakmış ve önleyici hizmetlere de odaklanmaya başlamış-
tır (2024, s. 258). Benzer şekilde dikkat çektiği bir başka gelişme ise insan 
zihninin psikoloji çalışmalarıyla birlikte bir ilgi alanı hâlini almasıdır 
(2024, s. 258). Bugünden bakıldığında Lewis Mumford’un neoteknik için 
fazla iyimser baktığını söyleyebiliyoruz. Öyle ki, Mumford okuyucula-
rına büyük bir tutkuyla şu şekilde sesleniyordu: “Teknolojinin hayattan 
soyutlanmasından yararlanmak yerine onunla bütünleşmesinden 
daha büyük fayda sağlayacağımız bu tersine sürecin henüz başında-
yız” (2024, s. 263). Elbette Mumford her ne kadar neoteknik aşamanın 
potansiyelinin coşkusuna kapılsa da iletişim teknolojilerini ekseriyetle 
neoteknik evrede ele almasına rağmen onlara çok ılımlı yaklaşmadığını 
görmek mümkündür. Her şeye rağmen makine ideolojisinin hâkimiyeti 
hâlâ aşikârdır. 

Mumford’un iletişim teknolojilerinin olumlu yönlerini göz ardı ettiğini 
söylemek haksızlık olur. Yine de onları ekseriyetle makine ideolojisiyle 
ilişkili görme eğilimindedir. Söz gelimi, matbaa ona göre makine ideo-
lojisinin önemli bir taşıyıcısıdır:

“Matbaanın icadının mümkün hale getirdiği, kitapların toplu üretimi, 
beraberinde hiç gecikmeden, uygun standartlaşmış zihinlerin de 
kitlesel olarak üretilmesi talebini getirmişti” (2017, s. 351). 

Mumford’un buradaki görüşlerinin daha önce de değinildiği üzere 
“kitle kültürü” teorisyenlerini andırdığı söylenebilir. Öte yandan 
Mumford bu cümleleri ifade etmeden hemen önce matbaanın kültürel 
sınıfsal tekeli kırdığını vurgular. Buradaki amacının matbaanın iyi yan-
larına çokça dikkat çekildiği için insan üzerindeki olumsuz etkilerini 
vurgulamak olduğunu ifade eder. Ve belirtmek gerekir ki onun matbaa 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

20

ile olan ilgisi daha çok eğitim bağlamındadır. Öte yandan, gazete için de 
çok farklı düşünmez,

Ve nihayet 20.yy’a gelindiğinde, gazete okuyucusu her saat başı haber 
ister oldu ve gelişigüzel haberler, haber ihtiyacını karşıladığı ölçüde 
önem arz etmeye başladı. Bu (…) mekanik yeterlilik gazeteyi yeni 
dünya resminin gerçek sembolü yapar.” (2017, s. 358)

Mumford’un iletişim teknolojilerindeki gelişmelere şüpheyle yaklaş-
tığı söylenebilir. Bunun altında yatan temelin yine onun insan ve insan 
ilişkilerinin geleceğine dair endişesinden kaynaklandığını görmek müm-
kündür. Nitekim, Mumford; hızlandırma, standartlaşma gibi süreçlerin 
zamanın fethi ile mekânın fethinin eş güdümlü ilerlemesi amacıyla 
yürütüldüğünü düşünür (2017, ss. 335-336). Mumford’un buradaki yakla-
şımı iletişim bilimcilere kuşkusuz yeniden Innis’i hatırlatacaktır. Çünkü; 
herhangi bir iletişim aracının zaman ve mekanda eş güdümlü olarak 
hakimiyet sağlaması, Innis’in bilgi tekeli olarak adlandırdığı yapılar-
daki iktidarını da sağlaması anlamına gelir (Başaran, 2010). Innis burada 
vurgusunu imparatorluklara yaparken Mumford açısından zaman ve 
mekanın fethi modern despotizmlerin güçlenmesi anlamına gelmektedir. 
Bu anlamda sorulardan birisi belki de Mumford’un yeni medya teknolo-
jileriyle karşılaşmış olsaydı ne düşüneceği olabilir. Elbette Mumford’un 
yeni medya teknolojilerinin gelişimine vereceği olası tepkiler üzerine 
tahminde bulunmak spekülasyon düzeyinde kalır. Bu bağlamda belki 
de anlamlı olan, Mumford’un ortaya koymuş olduğu pencereden bizim 
bu gelişmelere nasıl yorum getirebileceğimiz olabilir. O halde soru, yeni 
medya teknolojilerinin makine ideolojisine hizmet edip etmediği, edi-
yorsa nasıl ettiği ve onu kullanan insana ne yaptığı olabilir.  

Mumford’a göre, özellikle neoteknik aşamada iletişim teknolojilerinin 
gelişmesiyle birlikte insanın iletişim olanakları artmıştır. Bu hem kişisel 
iletişim açısından hem de kitle iletişimi açısından geçerlidir. Yani söz 
gelimi, telefonun icadı, kişinin gündelik hayatındaki kişisel iletişim pra-
tiklerinde niceliksel olarak önemli bir artışı beraberinde getirmiştir. Diğer 



21

B. Umur Yıldırım

taraftan gazete, radyo gibi kitle iletişim araçlarıyla da dolaylı iletişim süre-
cini zaman ve mekandan bağımsız olarak sürdürebilir hâle gelmiştir (2024, 
ss. 250-251). İletişim teknolojilerinin çeşitlenmesi, geniş çapta gündelik 
kullanıma girmesi ve daha da önemlisi mesafe kısıtlarını ortadan kaldır-
ması Mumford’a göre son derece tehlikelidir (2024, s. 251). Toplumsal 
düzeyde iletişimin mesafesinin ortadan kalkması ona göre ‘sürtüşme 
alanlarını” artırmıştır (2024, s. 251). Kişisel düzlemde ise Mumford’a göre 
tehlike, insanların gereksinim duymadıkları hallerde dahi bu teknolojileri 
kullanmayı bir alışkanlık hâline getirmelerinden kaynaklanır. Onun bu 
konudaki örneği telefondur (2024, s. 250). Onun verimsizlik konusunda 
telefonu -elbette geleneksel telefon- örnek olarak göstermesi bugünden 
bakıldığında ilginçtir. Öyle ki çok benzeri bir tartışma hâlâ özellikle mobil 
telefonlar ve içerisinde barındırdıkları sosyal medya uygulamaları açı-
sından çok daha farklı açılardan tartışılmaya devam edilmektedir. Fakat 
gerçekten de Mumford’un dikkat çektiği üzere iletişim teknolojilerinin 
zaman ve mekânı fethetmesi ve her daim ulaşılabilir, iletişim kurulabilir 
olmak (ya da olmak durumunda kalmak) başka sorunlar doğurmaktadır. 
Bu yönüyle işaret ettiği ihtiyaç olmasa da teknolojileri kullanma olgusu 
bugün bir norm haline gelmiştir ve gerçekten “insanın durumu” üze-
rinde kimi olumsuz özelliklere sahip görünmektedir. 

Mumford’un tüm bu izlek içerisinde bugün yaşanan tartışmalara ışık 
tutan bir başka savı daha bulunur. Onun buradaki örneği de son derece 
ilginçtir. Ona göre fonografın icadıyla birlikte insanların piyano, gitar vb. 
müzik aletlerini öğrenmek ve icra etmek yönündeki ilgilerinde önemli 
bir kayıp yaşanmıştır (2024, s. 251). Mumford’a göre fonograf teknolojisi 
insanları aktif bir konumdan pasif bir konuma doğru itmiştir ve pasif 
dinleme konumu ile aktif icra etme performansı arasında önemli bir fark 
mevcuttur (2024, s. 251). Aslına bakılırsa Mumford’un burada yapmış 
olduğu tartışma yine insanın konumu ile alakalıdır. Bugün bu tartışma-
nın farklı bir bağlamda kendine yer ettiğini görmemiz mümkün. Örneğin; 
Michelle Wilson (2016) yapay zekâ teknolojilerinin ve onları yönlendiren 
algoritmik sistemlerin hayatımıza girişinin ve kabullenilmesinin, insanın 
kimi faaliyetlerini ona devretmesiyle ilgili olduğunu ifade eder. Bugün 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

22

gerçekten de üretken yapay zekâ modellerinin gündelik hayat içerisinde 
kullanımı; düşünme, yazma, çıkarım yapma, sorun çözme vs. gibi pek 
çok faaliyeti onlara devrettiğimiz bir sürece tekabül eder. Mumford’un 
fonograf örneği bu anlamda hâlâ önemlidir. O bu devir sürecini çok daha 
beklenmedik bir yerde görebilmeyi başarmıştır. Üzerine düşünülmesi 
gereken soru ise Mumford’u takip ederek söylersek, bu teknolojiler ve 
onlara devrettiğimiz işlemlerin çağdaş toplumdaki bizlere ne yaptığı-
dır. Mumford’un bahsettiği gibi aktif bir konumdan pasif bir konuma 
mı geçiyoruz, geçiyorsak içinde bulunduğumuz sürecin fonograf örne-
ğinden farklı hangi özelliklerinden bahsedebiliriz? Bu soruların yanıtını 
bulmak elbette kolay değil. Fakat tüm bu tartışmanın bize gösterdiği, 
Mumford’un belki bulduğu cevaplarla değil ama ortaya koyduğu soru-
lar ile hâlâ güncel olduğudur. 

Son olarak, Mumford’un; kamera, video vb. gibi teknolojiler açısın-
dan düşüncelerinden bahsetmenin önemli olduğunu düşünüyorum. 
Çünkü Mumford’un özellikle kamera üzerinden yapmış olduğu çıka-
rımlar yine benliğin kavranışı açısından önemlidir. İlginçtir ki Mumford, 
diğer iletişim teknolojilerinin aksine kameraya karşı daha kucaklayıcı-
dır. Bunun nedeni ona göre kameranın bozulma ve çözülme süreçleriyle 
mücadelenin bir yolunu sağlamasından ileri gelmektedir (2024, s. 252). 
Kamera, ona göre insanların, binaların, mekânların imgelerini aslına 
uygun bir biçimde muhafaza edebilmesi nedeniyle kolektif hafızanın bir 
uzantısı olarak hizmet sağlama potansiyeline sahiptir (2024, s. 252). Fakat 
bunun ötesinde onun için kamera ve benlik ilişkisinin daha önemli bir 
yeri olduğunu görürüz. Yukarıda değinildiği üzere Mumford, eoteknik 
evrede benzer bir görevi cam ve aynanın yerine getirdiğine inanmakta-
dır. Ona göre eoteknik evrede yaygınlaşan aynanın kullanımı bireyin iç 
gözlem yapmasına olanak sağlarken kamera ile birey daha dışa dönük 
olmaya başlar, kamera için poz verir (2024, s. 253). Daha mühim olan ise 
kamera ve özelinde sinema gibi bir teknolojinin ortaya çıkışıyla birlikte 
artık insanlar için kesintisiz devam eden bir kamusallık duygusunun 
belirmesidir (2024, s. 253). Mumford, ortada gerçek bir göz olmadığında 
dahi kameranın bu kesintisiz kamusallık etkisinden dolayı insanların 



23

B. Umur Yıldırım

bir göz tarafından izleniyormuşçasına davranmaya devam ettiğini vur-
gular. Ona göre, burada “değişim belirgindir: kendini incelemek değil, 
kendini ifşa etmek anlayışı söz konusudur” (2024, s. 253). Mumford’un 
buradaki görüşleri post-yapısalcı düşünürlerin aynı minvalde yazdıkla-
rından çok daha önce bir tarihtedir. Bu noktadan bakıldığında gerçekten 
de Mumford kimi yönleriyle ihmal edilmiş bir düşünürdür. Burada özet-
lenmeye çalışıldığı şekliyle Mumford’un iletişim teknolojileri üzerine 
doğrudan yazdıkları geniş ve bütünlüklü bir perspektif sunmasa da 
meseleyi genel anlamıyla onun baktığı büyük resim içerisinde kavramak 
önemlidir. Bu anlamda Mumford’un günümüzde hala iletişim bilimciler 
için iyi sorular sormayı olanaklı kıldığı söylenebilir. 

Sonuç olarak, Mumford her ne kadar neoteknik açısından umutlu olsa 
da iletişim teknolojileri açısından aynı umudu taşımamaktadır. Yine de 
tüm bu bölümün ışığında Mumford’un umudu da göz önüne alındı-
ğında akla gelen soru, insanın makineye tabi kılınma sürecinin itirazlar 
ile karşılaşıp karşılaşmadığıdır? Mumford’a göre, bu sürece itiraz ama-
cıyla ortaya çıkan pek çok fikri akım ve hareket de günün sonunda onun 
mantığından kaçamamış ve hatta ona katkı sunmuştur. Fakat ironiktir ki 
pek çoklarınca Mumford’un kaderi de eleştirdiklerinden farklı değildir. 

Makineye İsyan

Mumford İnsanın Durumu’nu sonlandırmaya yakın bir noktada oku-
yucusuna şöyle diyordu:

“Halihazırda yalnızca ölmüş olanlar ve yenilmiş olanlar, yenilgiyi 
ve ölümü nihai kaderi olarak kabul edebilir. Bizim uygarlığımız 
henüz son sözünü söylemedi. İnsanoğlu yeni bir misyonla uzun bir 
yolculuğa çıkmak için hazır artık” (2017, s. 518). 

Peki ama insanoğlunun son sözü neydi? Yeni misyonunu nasıl ger-
çekleştirecekti? Kim gerçekleştirecekti? Bu soruların yanıtı Mumford’un 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

24

metinlerinde muğlaktır. Aslında bu, modernizmi eleştirmelerine rağmen 
ona dair besledikleri tutkudan vazgeçmeyen pek çok düşünür için geçerli 
gibi görünüyor. Öyle ki modernite tüm sorunlarına rağmen, kerameti 
kendinden menkul bir biçimde tüm bu sorunların üstünden gelecek bir 
projeymiş gibi düşünülür. Oysa sorunların nasıl aşılacağı genellikle soru 
işaretidir. Mumford’un da bu açıdan aynı çıkmazın içerisine düştüğü 
söylenebilir. 

Yazarın kendisi makine ideolojisine isyan sürecinde romantizm ve 
natüralizm gibi akımları öne çıkarır. Fakat özellikle romantiklerin soyut-
lanmış bireyciliğinin nostaljik yanlarını eleştirmektedir (2017, s. 387). 
Diğer taraftan Darwin’in Türlerin Kökeni adlı eserini son derece önemli 
görse de bu eserdeki anlayışın makine ideolojisini muazzam bir biçimde 
şekillendirdiğine vurgu yapar. Mumford’a göre, 

“Onun doğal seçilim teorisi, sanayileşmenin zorbalıklarını 
ve kötülüklerini kutsamış ve sanayileşmeyi müteakip gelişen 
emperyalizme taze ve itici bir güç kazandırmıştı (…) Dolayısıyla 
hayat süreçlerine sürgit artan ilgi, barbarlığı besledi ve vicdansızların 
elinde tehlikeli bir oyuncağa dönüştü. Makinenin gayr-i insanileştirici 
etkilerine baş kaldıranlar tabi olanı vahşi olanla, organik olanı primitif 
olanla, hayat bahşedici olanı ölüm sunucu olanla özdeşleştirdiler” 
(2017, ss. 467-468). 

Benzer bir etkiyi aslında romantizmin de milliyetçiliğin doğuşuyla 
yaptığını görebiliriz. Mumford’a göre milliyetçilik makine ideolojisinin 
bastırdığı insani duyguların bir şekilde canlanmasından ortaya çıkmıştır 
(2017, s. 470). Fakat duvar boşluklarından sızan bu duygular ortaya 
sorunlu bir sonuç çıkarmıştır. Mumford makine ideolojisinin karşıt-
larının başarısızlığını sürekli vurgularken işaret etmek istediği esas 
olarak bu süreçlerdir. Fakat bildiğimiz üzere Mumford, teknolojinin ve 
makinenin her daim başka bir potansiyele sahip olduğunun altını çizmek-
tedir. Yani buradaki iki isyanın sonuçları sistemi tahkim edecek şekilde 
olduysa da her daim böyle olmak zorunda değildir. Nitekim Mumford’un 



25

B. Umur Yıldırım

“Makinenin, teknolojinin, insan hayatına zarar vermeyecek şekilde 
kullanıldığı zaman hayat bahşedecek hayata katkıda bulunabilecek ens-
trümanlara dönüştürülebileceği” ni düşündüğünü görmek mümkündür 
(2017, s. 507). Fakat bu nasıl olacaktır? Mumford’un buna net bir cevabı 
olduğunu söylemek mümkün değildir. Getirilen cevaplar ise onun tatmin 
etmemektedir. Yukarıdaki örneklerin dışında, söz gelimi, Marksizm ve 
tarihsel materyalizmin getirdiği cevapların da tıpkı Darwin’in görüşle-
riyle benzer sorunlardan muzdarip olduğunu düşünmektedir. Günün 
sonunda Mumford her ne kadar modernizmin sıkı bir eleştirmeni olsa da 
onun hümanist modernizminin mevcut projeyi aşmak adına ikna edici 
olduğunu söylemek zordur. 

Sonuç

Lewis Mumford, ortaya koymuş olduğu düşünce yapısı ve titiz çalış-
malarıyla kendine özgü bir yerde konumlanmayı başarmıştır. Onu belki 
de ayrıksı ve başarılı kılan en önemli noktalardan birisi, teknik gelişme 
ile bu kadar hemhâl olmasına rağmen insanı es geçmemesi hatta onu 
merkezine almasıdır. Bu önemlidir. Çünkü genellikle tekniğe, teknolojiye 
yönelik bu denli derinlemesine ilgi, insanı ona hayranlık duymaya ve 
nihayetinde teknolojik determinizmin geçerliliğine inanmaya itebilir. 
Oysa Mumford’un tekniğe olan hâkimiyeti onu yeniden insan olmanın 
bir aracı olarak kullanma arzusundan ileri gelir. Kuşkusuz onun da pek 
çok teknolojik gelişmeyi hayranlıkla karşıladığını görebiliriz. Fakat bu 
hayranlık teknoloji topluma katkı sunabildiği sürece geçerlidir. O tekno-
lojinin yaptıklarına değil yapabileceklerine fazlasıyla heyecanlanmıştır. 
Mumford’un bu heyecanını safça görmemek gerekir. Yazar pek çok temel 
metnini iki dünya savaşı arasında bir dönemde yazmıştır. Muhtemelen 
savaş ve makine ideolojisi arasında kurmuş olduğu bağlantı da bu ortam-
dan önemli ölçüde etkilenmiştir. Bu savaş ikliminden doğrudan zarar 
görmüş ve hatta oğlunu İkinci Dünya Savaşı’nda kaybetmiş olmasına 
rağmen Mumford’un satırlarında hiçbir zaman karamsarlığa teslim 
olduğunu görmek mümkün değildir. Çünkü o ne olursa olsun ‘insana’ 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

26

güvenmektedir. Fakat bu insanın yalnızca aklıyla eyleyen rasyonel insan 
olmadığını yeniden hatırlatmak gerekir. Onun güvendiği insan rasyonel 
olduğu kadar irrasyonel, inançları ve duygularıyla da var olan bir insan-
dır. Mumford bugün hâlâ insana öyle ya da böyle güven duyan pek 
çokları için bir ilham kaynağı olmayı sürdürüyor. Çünkü onunla insanın 
teknikten çok daha fazlası olduğunu yeniden hatırlıyoruz. Mumford bu 
anlamda sık sık ‘maneviyat’a işaret etse de onu özgün kılan, maneviyat 
kadar duygular, hisler gibi unsurları teknoloji – insan ve kültür ilişki-
sinde dikkate almaya yönelik tercihidir. Bu yönüyle çağının çok daha 
ilerisinde olduğunu söylemek gerekir. Bugünden bakıldığında Mumford 
hâlâ teknoloji ve insan ilişkisi üzerine kafa yoranlar için önemli bir pers-
pektif sunmaktadır. O hiçbir şey yapmadıysa teknoloji tartışmalarına bir 

“ruh” katmıştır. Bugün belki de onun bu perspektifini genişletmek ve yeni 
koşullar içerisinde canlı tutmak kıymetli olacaktır. 

Kaynakça

Arlı, A. (2017). Lewis Mumford’u Hatırlamak. İçinde: Mumford, L. İnsanın 
Durumu (21-34). İstanbul: Açılım Kitap.

Başaran, F. (2010). Yeni İletişim Teknolojileri, Alternatif İletişim Olanakları. 
Mülkiye, 269, 255–270.

Byung, C.H (2015). Tefekkür Yaşamı Ya da Eylemsizlik Üzerine. Çev. Barış 
Tut. İstanbul: Ketebe Yayınevi. 

Çiçek, D. (2025). Teknoloji Efsanesi: Mumford’un Teknoloji ve Makine 
Üzerine Düşünceleri. Teklif Dergisi, (215-223). 

Hamut, A. H. (2023). Teknoloji Felsefecisi Olarak Lewis Mumford’un 
İletişim Ve Medya Çalışmalarına Katkısı, Electronic Cumhuriyet 
Journal of Communication, 5(1): 14-21.

Innis, H. (2006). İmparatorluk ve İletişim Araçları. Çev. Nurcan, Törenli. 
Ankara: Ütopya Yayınları. 



27

B. Umur Yıldırım

Karlıtekin, S. (2017). Demir Kafesin Ardından Mumford’u Okumak. 
İçinde: Mumford, L. İnsanın Durumu (9-20). İstanbul: Açılım Kitap. 

Miller, D. L. (1989). Lewis Mumford, A Life. Grove Press.
Mumford, L. (1971). Technics and human development: the myth of the 

machine, vol. I. New York: Harcourt, Brace & World, Inc. 
Mumford, L. (1979). My Works and Days: A Personal Chronicle. New 

York: Harcourt Brace Jovanovich. 
Mumford, L. (1982). Sketches From Life: The Autobiography of Lewis 

Mumford: The Early Years. New York: Dial Press.
Mumford, L. (2017). İnsanın Durumu. Çev. Yusuf, Kaplan.  İstanbul: Açılım 

Kitap.
Mumford, L. (2024). Teknoloji ve Uygarlık. Çev. Aydın, Çavdar. İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 
Rosa, H. (2019). Resonance: A sociology of our relationship to the world. John 

Wiley & Sons.



28

İletişim, Kültür ve Teknoloji: James Carey’nin 
Kuramsal Mirası

Semih Hakkı Öz

“Gerçeklik verilmiş bir şey değildir, inşa edilir.”
 (Carey, 1989, s.20)

 

James William Carey, 1934 yılında Providence, Rhode Island’da 
dünyaya gelmiştir. İlk öğrenimini tamamladıktan sonra Rhode Island 
Üniversitesi’nde işletme eğitimi almış ve bu alandaki lisans eğitimini 
birincilikle tamamlamıştır. Daha sonra, iletişim bilimleri alanındaki 
akademik çalışmalarına yönelerek Urbana-Champaign’deki Illinois 
Üniversitesi’nde doktora derecesini almıştır. Akademik kariyerine 
Illinois Üniversitesi’nde başlayan Carey, 1963 yılında fakülteye katılmış 
ve 1969-1976 yılları arasında İletişim Araştırmaları Enstitüsü’nün direk-
törlüğünü üstlenmiştir. 1976-1973 yılları arasında Iowa Üniversitesi’nde 
George H. Gallup Kürsüsü’nü yürütmüş, ancak 1979 yılında Illinois 
Üniversitesi’ne geri dönerek College of Communication’ın dekanı olarak 
görev yapmıştır. Bu görevini 1992 yılına kadar sürdüren Carey, akade-
mik yaşamı boyunca iletişim kuramcısı, medya eleştirmeni ve gazetecilik 
eğitmeni olarak önemli katkılarda bulunmuş, Illinois Üniversitesi’ndeki 
çalışmalarının ardından Columbia Üniversitesi’nde gazetecilik alanında 
dersler vermeye devam etmiştir. Ayrıca 1995-2002 yılları arasında prestijli 
Peabody Ödülleri Jürisi üyeliğini üstlenmiş ve 2006 yılında 71 yaşında 
hayata veda etmiştir. Kariyeri boyunca idareci, eğitmen, düşünür ve öncü 



29

Semih Hakkı Öz

bir akademisyen olarak önemli bir miras bırakan Carey, iletişim çalış-
maları alanında yaklaşık 170 makale, söyleşi ve inceleme yayımlamıştır 
(Carey, 2009a). Akademik üretkenliğinin en önemli yansımalarından 
biri, 1989 yılında yayımladığı Communication as Culture: Essays on 
Media and Society adlı eseridir. Bu kitap, Carey’nin iletişim kuramları-
nın temelini oluşturan ve alanın kuramsal çerçevesine yön veren önemli 
makaleleri içermektedir. Söz konusu çalışmada Carey, telgrafın tarihsel 
bağlamını ele alarak bu teknolojik yeniliğin sosyal ve ekonomik dönü-
şümler üzerindeki etkilerini analiz etmiş, özellikle iletişim süreçlerinin 
ulaşımdan/taşımadan bağımsız bir hale gelmesi (Lerner, 2021), zaman 
ve mekân algılarının dönüşümü ile ideolojik ve toplumsal yapılar üzerin-
deki etkileri üzerine yoğunlaşmıştır (Thorburn, 2009). Carey’nin iletişim 
kuramlarına katkısı yalnızca medya ve teknolojik dönüşüm ekseninde 
sınırlı kalmamış, aynı zamanda kültürel iletişim anlayışının kuramsal 
temellerini de oluşturmuştur. Bu bağlamda en önemli eserlerinden biri 
olan A Cultural Approach to Communication, iletişimin kültürel bir 
fenomen olarak ele alınması gerektiğini savunan yaklaşımları derinle-
mesine irdelemektedir. Ayrıca 2009 yılında revize edilen Communication 
as Culture: Revised Edition adlı eseri, Carey’nin öncü çalışmalarını bir 
araya getiren ve iletişim süreçlerini kültürel bağlamlarla ilişkilendirerek 
anlam oluşturma süreçlerini analiz eden temel bir kaynaktır. Bunun yanı 
sıra, iletişim kuramı, medya eleştirisi, gazetecilik tarihi ve eğitimi üzerine 
yazdığı makalelerin derlendiği James Carey: A Critical Reader (Munson 
& Warren, 1997) ve Amerikan gazeteciliğinin tarihsel ve kuramsal sorun-
larını ele aldığı The Dark Continent of American Journalism gibi eserleri 
de Carey’nin akademik külliyatında önemli bir yer tutmaktadır (Carey, 
2009b). Carey’nin iletişim çalışmalarına yaptığı en önemli katkılardan 
biri, iletişimin ritüel modeline ilişkin geliştirdiği kuramsal çerçevedir. Bu 
model, iletişimi yalnızca bilgi aktarımıyla sınırlı bir süreç olarak değil, 
kültürel anlam üretiminin merkezinde yer alan bir pratik olarak ele 
almaktadır. Bu doğrultuda, Carey’nin iletişim alanına yönelik kuramsal 
çerçevesini ve epistemolojik yaklaşımını değerlendirmek, onun akade-
mik mirasını anlamlandırmak açısından büyük önem arz etmektedir. 
Özellikle Harold Innis’in iletişim kavramına ve iletişim teknolojilerinin 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

30

toplumsal yapı üzerindeki etkilerine dair görüşleri ile Carey’nin yakla-
şımları arasındaki bağlantılar, iletişim çalışmaları alanındaki entelektüel 
sürekliliği anlamak açısından dikkate değerdir. Bu çalışmada, Carey’nin 
iletişim üzerine yaklaşımları kapsamlı bir şekilde ele alınarak, kültür, 
toplum ve teknoloji ekseninde iletişime yönelik katkıları değerlendiri-
lecektir. Bu bağlamda, iletişim teknolojilerinin gelişiminin toplumsal ve 
kültürel dönüşümler üzerindeki etkileri incelenirken, determinist bir 
perspektife sıkışmadan, iletişim süreçlerinin dinamik ve çok katmanlı 
yapısı üzerine eleştirel bir tartışma yürütülecektir.

İletişimi Kültürel ve Sosyal Bir Pratik Olarak Yeniden Düşünmek

James W. Carey, iletişim çalışmalarına yönelik kuramsal yaklaşımlar 
arasında köklü bir değişimi temsil eden “yorumsamacı dönüş”ü, beşerî 
bilimler ve sosyolojide yaygın bir paradigmaya dönüşmeden çok önce 
akademik alana kazandırmıştır. Carey, bu yaklaşımıyla geleneksel iletişim 
modellerine meydan okuyarak, disiplinlerarası bir çerçeve oluşturmuş 
ve iletişim çalışmalarını felsefi, sosyolojik, tarihsel ve antropolojik pers-
pektiflerle bütünleştirir.

Carey’nin kuramsal yönelimi, Harold Innis, Lewis Mumford, John 
Dewey, Raymond Williams, Thomas Kuhn, Clifford Geertz, Richard 
Rorty ve Jürgen Habermas gibi düşünürlerin eserlerinden beslenmiş olup, 
özellikle iletişimin salt bilgi aktarımıyla sınırlı olmadığı, aynı zamanda 
kültürel pratikler ve toplumsal anlam üretimiyle iç içe geçmiş dinamik bir 
süreç olduğu yönündeki argümanlarıyla öne çıkmıştır. Bu bağlamda, ile-
tişim çalışmalarında hâkim paradigmalar arasında yer alan etkiler modeli 
ve iletim odaklı yaklaşımlara eleştirel bir mesafeyle yaklaşarak, iletişimin 
ritüel ve kültürel boyutlarını vurgulayan alternatif bir perspektif geliş-
tirmiştir (Munson & Warren, 1997, s. x). 

İletişim çalışmalarında baskın konumda bulunan ve genel kabul 
gören yaklaşımlar, literatürde sıklıkla anaakım, klasik ya da geleneksel 



31

Semih Hakkı Öz

paradigma olarak tanımlanır. Bu paradigmaya göre iletişim, dinamik 
ve çok boyutlu bir toplumsal pratik olarak değil, belirli formüllerle 
ifade edilebilen mekanik bir iletim modeli çerçevesinde ele alınır. Bu 
yaklaşım, iletişimi, tek yönlü bir süreç olarak değerlendiren ve temel 
amacı bilgi aktarımı olan teknik bir olgu olarak kavramsallaştıran bir 
anlayışa dayanır.

Sosyal bilimlerin birçok alanında gözlemlendiği gibi, iletişim çalış-
maları da akademik bir disiplin olarak meşruiyet kazanma sürecinde 
doğa bilimlerinden ödünç alınan metodolojik yaklaşımlara yönelmiş ve 
pozitivist bir epistemolojik çerçevede kendini konumlandırmaya çalış-
mıştır (Karaaslan Şanlı, 2021, s. 390). Bu çerçevede erken dönem iletişim 
araştırmaları, büyük ölçüde etki analizleri üzerine inşa edilmiş ve kitle 
iletişim araçlarının bireyler üzerindeki etkisini ölçmeye yönelik ampirik 
araştırmalara odaklanmıştır (Özer, 2021, s. 9). Bu dönemde hâkim olan 
yaklaşım, iletişim araçlarını güçlü ya da sınırlı etkilere sahip aktif birer 
gönderici olarak ele alırken, kitleleri ve bireyleri bu araçlardan doğrudan 
etkilenen edilgen alıcılar olarak tanımlanır. Böylece iletişim süreci, top-
lumsal, kültürel ve tarihsel bağlamından soyutlanarak teknik bir aktarım 
mekanizması şeklinde modellenmiştir.

James W. Carey, iletişim bilimi alanında derin izler bırakmış, kuramsal 
katkılarıyla kendisinden sonra gelen birçok araştırmacıyı etkileyen önemli 
bir akademisyendir. Onun iletişim olgusuna yaklaşımı, iletişimi yalnızca 
teknik ve mekanik bir süreç olarak ele alan geleneksel paradigmaların 
ötesine geçerek, bu süreci toplumsal, kültürel ve tarihsel bağlamlarıyla 
birlikte değerlendirmeyi zorunlu kılan bir anlayış üzerine inşa edilmiştir. 
Carey’nin iletişim çalışmalarına kazandırdığı yorumsamacı perspektif, 
iletişimin yalnızca bilgi iletimiyle sınırlı olmadığını, aksine anlamın inşası 
ve paylaşılması sürecinde karmaşık toplumsal etkileşimleri içerdiğini 
vurgulayarak alana dönüştürücü bir bakış açısı sunmuştur.

Carey’nin kuramsal mirası, iletişim teknolojilerinin sosyal, kültürel ve 
siyasi etkileri, sembolik iletişim, iletişimin ritüel boyutu, kamusal alanın 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

32

yeniden şekillenmesi, iletişim özgürlüğü, gerçekliğin inşası ve medya 
ekolojisi gibi geniş bir yelpazeye yayılan konular etrafında şekillenmiştir. 
Bununla birlikte, Carey’nin iletişim kuramına en önemli katkılarından 
biri, iletişimi açıklamak için geliştirdiği iki temel yaklaşım olan ritüel ile-
tişim modeli ve sembolik etkileşim modelidir. Bu iki model, iletişimin 
yalnızca bir iletim süreci olarak değil, aynı zamanda toplumsal anlam 
dünyalarının inşasında merkezi bir rol oynayan ritüelistik ve sembolik 
bir pratik olarak anlaşılması gerektiğini ortaya koyar. Bu çalışma kap-
samında, Carey’nin geliştirdiği tüm kuramsal çerçevelere değinilecek 
olmakla birlikte, ritüel iletişim ve sembolik etkileşim kuramları özelinde 
bir inceleme yapılmıştır. 

Carey’nin fikirlerinden ve iletişim alanına katkılarından kısaca bahset-
mek gerekirse öncelikle iletişim teknolojilerinin sosyal, kültürel ve siyasi 
etkilerine değinmek önem arz eder. Carey’nin yaklaşımları, iletişimi 
sadece bilgi iletmekle sınırlı görmeyen daha geniş bir anlayışa daya-
nır. Carey’ye göre iletişim teknolojilerin yaptığı tek şey bilgi transferini 
sağlamak değildir. Bu teknolojiler taşıdıkları bilgiyle beraber toplumun 
sosyal, kültürel ve siyasi yapısını da şekillendirir. Medya aracılığı ile 
iletilen bu mesajlar, zamanla toplumun değer ve inanç yargılarını 
etkileyip toplumsal dönüşüm ve değişimlere yol açabilmektedir (Carey, 
2009, ss. 11-27). 

Carey, iletişimi bir aktarım süreci olarak değil, anlamın inşa edildiği bir 
süreç olarak görür. İletişim modelinde, mesajın iletilmesi ve alınmasıyla 
sınırlı olmayan daha karmaşık bir etkileşim ağı vardır dolayısıyla ileti-
şim; semboller, anlamlar, kültürel bağlamlar ve sosyal ilişkiler aracılığıyla 
anlaşılmalıdır. Ona göre iletişim kültürel bir fenomendir ve kültürün bir 
parçası olarak anlam kazanır, kültürel bağlamlar içinde etkileşime girer 
(Carey, 2009, s. 13). Kültürel iletişim, belirli bir toplumun değerleri, inanç-
ları ve pratikleri aracılığıyla gerçekleşir. Aynı zamanda iletişim süreçleri, 
toplumsal güç ilişkileri ve ideolojik yapılar tarafından da etkilenebilir. 
İletişim, ideolojik inançların aktarımı, pekiştirilmesi veya sorgulanması 
için bir araç olarak kullanılabilir. 



33

Semih Hakkı Öz

Farklı bir perspektiften konuya yaklaşıldığında, Carey, medyanın 
toplumsal ve kültürel bir ekoloji olduğunu ileri sürer. Medya ekolojisi 
geleneğinin kurucuları, iletişim araçlarının değişimiyle birlikte sosyal 
ve kültürel değişimlerin nasıl gerçekleştiğini temel bir sorunsal olarak 
ele almışlardır. Medya ekolojisi geleneği içinde yer alan önemli isimler 
arasında Neil Postman, Marshall McLuhan, Harold Innis, Jacques Ellul, 
Lewis Mumford, Walter Ong, Elizabeth Eisenstein ve James W. Carey 
sayılabilir (Hamut, 2022, s. 49). Carey (1989), medya ekolojisinin; medya 
ve teknolojinin birlikteliğinin, insanların etkileşim ve değişim süreçlerinin, 
medya değişimlerinin insanlarda yarattığı dönüşümlerin ve bunların kül-
türel etkilerinin incelenmesi olduğunu belirtmiştir (Varol ve Varol, 2019, 
s. 141). Bu yaklaşım iletişim çalışmalarına da yeni bir perspektif sunar. 
İletişim teknolojileri; medya kurumları ve insan etkileşimleri arasındaki 
kompleks ilişkileri inceler. Bu bağlamda iletişim teknolojileri yine kültürel 
değerlerin dönüşmesinde ve toplumsal değişimin oluşumunda önemli 
bir rol oynar. Carey’nin tüm bu iletişim görüşleri, iletişimin toplumsal 
değişimde bir katalizör görevi görebileceğini savunur ve iletişimin 
yeni fikirleri, değerleri ve pratikleri yaymasını ve toplumsal dönüşümü 
tetikleyebileceğine inanır. Bu yaklaşımlar Carey’nin iletişimi geniş bir 
bağlamda ele aldığı ve iletişimi kültürel, sembolik, sosyal ve politik 
boyutlarıyla incelediği bir bakış açısını yansıtır. Medya ve toplumsal 
değişim arasındaki ilişkiyi ele alırken Carey, Innis’in medya ve iktidar 
dinamikleri üzerine yaptığı çalışmalardan da yararlanmıştır. Innis, ile-
tişim araçlarının belli ideolojik yapılara hizmet ettiğini ve uzun vadede 
bilgi tekelleri oluşturduğunu savunurken, Carey de modern medyanın 
kamusal alanı nasıl şekillendirdiğini ele alarak bu argümanı geliştirmiş-
tir. Dolayısıyla, Carey’nin iletişim anlayışında Innis’in medya anlayışının 
izlerini görmek mümkündür. Bu bağlamda, iletişim teknolojilerinin tarih-
sel ve kültürel bağlamda nasıl kullanıldığına dair eleştirel bir bakış açısı 
geliştirmek, her iki kuramcının da ortak kaygısı olmuştur. Carey, iletişimi 
sadece bir bilginin transferi veya aktarımı olarak değil; anlam inşası, kül-
türel etkileşim, demokratik katılım ve toplumsal değişim için önemli bir 
süreç olarak görmektedir. Her ne kadar James W. Carey diğer büyük ileti-
şim kuramcıları kadar küresel bir popülerliğe sahip olmasa da geliştirdiği 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

34

bu kuramlar, iletişim çalışmalarında birçok araştırmacı için de önemli 
bir referans noktası olmuştur ve hala da olmaktadır.  

Carey, aynı zamanda medyanın kamusal alanı yeniden şekillendir-
diğini de savunur (1989). Kamusal alan, farklı görüşlerin çatışabileceği 
ve anlaşılması için mücadele edilebileceği bir alandır. Kamusal alan 
Habermas’a göre (1974), yurttaşların ortak meseleler hakkında 
müzakerede bulundukları, kurumsallaşmış bir söylemsel etkinlikler 
alanıdır. Bu alan devletten ayrı, devletin kamu ile ilgili düzenlemelerinin 
eleştirildiği ve bu eleştirilerin dolaşıma girdiği bir alandır. Pazar ilişkile-
rine değil söylemsel ilişkilere odaklanan bu alan, satın alma ve satmak 
yerine fikir mücadelesi ve müzakere için bir sahnedir (Fraser’dan akt. 
Özbek, 2004, s. 28). 

Carey’ye göre medyanın kamusal alan işlevi demokrasinin işleyişinde 
kritik bir rol oynar çünkü artık medya bireylerin bir araya gelip fikirlerini 
tartıştığı, toplumun birbirine açıldığı bir alana dönüşmüştür (Carey, 
2009, ss. 62-67). İletişim; demokratik tartışma, siyasi katılım ve kamusal 
konuların ele alınması için bir platform sağlar. Bu bağlamda tıpkı Antik 
Yunan’daki Agora’dan veya doğrudan demokrasinin benzeri bir kamu-
sal alan görüşünden söz edilebilir ancak sosyal medya ve türevlerinden 
oluşan bu “yeni kamusal alanda” katılım karar verme boyutunda değil-
dir, yalnızca görüş bildirme veya karar verici demokrasi temsilcilerini 
ikna etme üzerine kuruludur (Carey, 1989; 2009). 

Bir diğer görüş olan iletişim özgürlüğü ise Carey’ye göre; toplumun 
her kesimini, çeşitliliğini, farklılıklarını ve azınlıklarını da kapsayan ve 
önemli kılan bir değer olarak nitelendirilebilir. Bu bağlamda Carey, ileti-
şim özgürlüğünün korunmasını gerekli görmekte ve teşvik edilmesinin 
son derece kritik bir rol oynadığını düşünür. Çünkü bu özgürlük yal-
nızca ifade özgürlüğünü değil aynı zamanda bilgiye erişim imkânı ve 
özgürlüğünü de içerir (Carey, 2009, s. 113). İletişim özgürlüğünün ayrıca 
demokratik toplumun temel bir ilkesi olduğu da söylenebilir. Çünkü ile-
tişim özgürlüğünün var olması için; farklı görüşlerin ifade edilebildiği, 



35

Semih Hakkı Öz

çeşitliliğin kabul edildiği ve bilginin özgürce gezinebildiği bir ortam 
gerekir. 

Sembolik ve Ritüel İletişim Modeli: Carey’nin Kuramsal Mirası

Sembol, bir şeyi temsil eden herhangi bir hareket, işaret, jest veya 
nesnedir. Bireyler sembollerin ne anlama geldiğini sosyalleşme yoluyla 
diğer bireylerle iletişim kurarken öğrenir ve sembolleri bu anlamı esas 
alarak kullanır. Semboller ayrıca anlamların iletilmesinde araç olarak 
işlev görür (Poloma, 1993). Sembolik etkileşimcilik, bir olayın anlamını 
onun içinde yer alan insanların perspektifine göre belirlemenin gerekli-
liğini savunan Alman sosyolog Max Weber’den ilham almakla birlikte 
(Macionis, 2012), bireysel davranışların toplumsal boyutlarını ve sosyal-
leşme sürecini analiz eden on dokuzuncu yüzyıl sonu sosyal psikoloji 
çalışmalarının ürünü ve gelişimi olan bir Amerikan sosyoloji kuramı-
dır. Bu kuramın oluşumunda William Isaac Thomas ve Charles Horton 
Cooley gibi sosyologların önemli katkıları bulunsa da asıl olarak George 
Herbert Mead tarafından geliştirildiği ve öğrencisi Herbert Blumer’ın da 
önemli bir rolü olduğu kabul edilir (Koçak Turhanoğlu, 2013). 

Sembolik etkileşimcilik, toplumu, sürekli iletişim içinde olan bireyle-
rin oluşturduğu bir yapı olarak ele alır (Tatar, 2018). Bireyin de toplumun 
da statik bir yapıda olmadığını, toplumsal etkileşimin sonucu olarak 
hem bireyin hem de toplumun sürekli bir değişim içinde olduğunu vur-
gulayan sembolik etkileşimcilik, sosyalleşme, iletişim, rol ve eylemin 
çözümlenmesine önemli katkılar sunar (Polama, 1993; Koçak Turhanoğlu, 
2013). Sembolik etkileşimcilikte, birey nesnel yapıların belirlediği pasif 
bir varlık olarak değil, özgür ve aktif bir varlık olarak görülür. Bu açıdan 
bakıldığında sembolik etkileşimcilik, insanın kendi gelişimine katkıda 
bulunduğu yaratıcılığı, semboller ve iletişim yoluyla kurduğu anlam 
ve düzen bağlamında araştırır. Ayrıca bu kuram aracılığı ile sosyolojik 
analizlerde genellikle göz ardı edilen insan davranışının öznel ve yorum-
layıcı boyutları da vurgulanır. Sembolik etkileşimcilik Blumer’e göre üç 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

36

temel ilkeye dayanır: birincisi, insanların şeylere, onların kendileri için 
taşıdığı anlamlara göre davrandığı; ikincisi, şeylerin anlamının, insanların 
diğerleriyle oluşturduğu toplumsal etkileşimlerle ortaya çıktığı; üçüncüsü 
ise şeylerin anlamlarının, bunlarla karşılaşan bireylerin yorumlama 
süreciyle değişebildiği olarak sıralanabilir (Blumer, 1969; Wallace ve 
Wolf, 2012). Sağlıklı bir iletişim için, tarafların sembollere ortak anlam-
lar atfetmesi şarttır. 

Carey’nin sembolik iletişim/etkileşim, simgeleşme, sembol vb. 
isimlerle anılan kuramına göre; iletişim, anlamın simgesel olarak akta-
rılmasıdır ve semboller toplumun paylaştığı anlamları ifade eder. Carey 
bu kuramı geliştirerek kendisinden sonraki birçok iletişimcinin de temel 
alacağı bir kuramsal çerçeve haline getirmiştir. Ona göre iletişim sembolik 
bir süreçtir ve semboller anlamı taşıyan şeylerdir. Carey sembolik iletişimi, 
anlam oluşturma ve anlamı paylaşma süreci olarak vurgular. Dolayısıyla 
iletişim de bu sembollerin kullanılması ve yorumlanmasıyla gerçekleşir. 

Sembolik iletişim kuramı, James W. Carey’nin iletişim yaklaşımları 
arasında önemli bir yer tutar. Semboller; anlam taşıyan işaretlerdir ve dil, 
jestler, mimikler ve diğer iletişim araçlarıyla ifade edilebilir. Sembolik ile-
tişim kuramının temel yapıtaşlarını açıklamak gerekirse birtakım kavram 
setlerine odaklanmak gerekir. Bunlar; anlam inşası, iletişim çerçeve-
leri, kültürel inşa, dilin rolü, sosyal etkileşim, kodlama ve çözümleme, 
anlamın toplumsal inşası ve anlamın çoklu katmanları vb. şeklinde sıra-
lanabilir. Bu kavramlara kısaca bakıldığında ilk olarak sembolik iletişim 
kuramında iletişim, anlamın inşa edildiği bir süreç olarak görülmek-
tedir. İletişimdeki semboller, insanlar arasında anlamın paylaşılmasını 
sağlar ancak anlam tek başına sembollerden değil, sembollerin kulla-
nım bağlamlarından, sosyal etkileşimlerden ve kültürel faktörlerden 
türetilir. Sembolik iletişim kuramında iletişim, bireylerin farklı iletişim 
çerçeveleri aracılığıyla gerçekleşir. Bu iletişim çerçeveleri; insanların 
deneyimlerinden, kültürel bağlamlardan, sosyal ilişkilerden kaynaklanan 
anlamlandırma kalıplarıdır ve bununla birlikte çerçeveler sembollerin 
yorumlanmasına da etki eder. 



37

Semih Hakkı Öz

Sembolik iletişim kuramı, kültürün iletişimi büyük ölçüde etkilediğini 
vurgular. İletişimde sembollerin anlamı, belirli bir kültürün değer yargı-
larından, inançlarından ve pratiklerinden türetilir. Dolayısıyla kültürel 
bağlamlar, sembollerin anlaşılması ve yorumlanması üzerinde derin bir 
etkiye sahipken aynı şekilde dil de bu kuramda anlam oluşturma süre-
cinde merkezi bir rol oynar. Dil, sembollerin kullanımı ve anlamın ifade 
edilmesi için en yaygın araç olarak gösterilebilir ancak dil yalnızca söz-
cüklerden ibaret sanılmamalıdır; jestler, beden dili, semboller ve diğer 
işaretler de dilin birer parçasıdır ve iletişim sürecinde anlamların taşın-
masına büyük katkıda bulunur. 

Sembolik etkileşim kuramı, iletişimi bir sosyal etkileşim süreci olarak 
ele alır. Burada iletişim, insanlar arasındaki etkileşimlerle gerçekleş-
mekte ve sosyal ilişkilerin bir parçası olarak görülür. Sosyal etkileşim, 
sembollerin kullanımıyla anlamın paylaşılması ve karşılıklı anlayışın 
oluşturulması üzerine odaklanır. Bireyler sembolleri kullanarak birbirle-
riyle etkileşime girer, anlamları yorumlar ve/veya karşılıklı olarak anlam 
oluşturur. Sembolik iletişimde, iletişim süreci kodlama ve çözümleme 
adımlarından oluşur. Kodlama, mesajın semboller aracılığıyla iletilmesini 
ve anlamlandırılmasını içerir. Gönderen (kaynak), düşüncelerini sembol-
ler aracılığıyla ifade eder. Çözümleme ise alıcı tarafından gerçekleştirilen 
bir süreçtir ve burada alıcı, sembolleri yorumlayarak mesajın anlamını 
çıkarır ve inşa eder.

Anlamın sosyal ve toplumsal bir yapı olduğunu vurgulayan sembolik 
iletişim kuramında anlam; toplumun değerleri, inançları, normları ve kül-
türel bağlamlarıyla ilişkilidir. İletişim sürecinde semboller, bu toplumsal 
yapılarla etkileşime girer ve anlam kazanır. Bireyler, sosyal çevrelerindeki 
kültürel normlara ve anlam sistemlerine dayanarak tüm bu sembolleri 
yorumlayıp anlamı inşa eder. Anlam, tek bir düzeyde değil çoklu katman-
larda bulunur. Bu bağlamda anlamın inşası, yüzeydeki anlamın ötesinde 
sembollerin derinlemesine analiziyle oluşturulur. Sembollerin altında 
yatan anlam, sosyal ve kültürel bağlamlar, bireylerin deneyimleri ve ile-
tişim çerçeveleri gibi faktörlerden etkilenir. Sembolik iletişim kuramı, 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

38

anlamın bu çoklu katmanlı doğasını dikkate alarak, anlamın kendi kar-
maşıklığını anlamaya ve aktarmaya çalışır. 

Neredeyse tüm endüstriyel kültürlerdeki yaygın görüşü temsil eden 
aktarım/ iletim  (transmission) modelinde iletişim, coğrafi ya da ulaşıma 
göndermede bulunan metaforlarla, “bildirmek”, “göndermek”, “ilet-
mek” gibi terimlerle açıklanır (Carey, 1992, ss. 14-15). Ritüel bakış açısı 
ise, dikkati aktarım modelindeki iletilerin mekânsal yer değiştirmesinden 
uzaklaştırarak, “topluluğun zamansal olarak sürdürülmesi” sorununa, 
enformasyonun bildirilmesinden ortak inanç ve değerlerin temsiline 
kaydırır (Carey, 1992, s. 18; Rosen, 1997, s. 7). “Ritüel yaklaşımında ileti-
şim, “paylaşım”, “katılım”, “birlik” gibi terimlerle ve ortak bir inanca sahip 
olmak”la bağlantılıdır. Böyle bir tanımlama çabası “ortaklık” (commonness), 

“topluluk” (community) ve “iletişim” (communication) gibi terimlerin ortak 
kökleri ve benzerliklerinden faydalanır.” (Taş, 2014, s. 102). Carey, iletişim 
kuramlarında ritüellerin, iletişimin sadece bireysel değil, toplumsal bir 
olgu olduğunu gösterdiğini belirtir. Ritüeller insanların bir araya gele-
rek, ortak bir deneyim yaşayarak, birbirlerine bağlılık ve saygı göstererek 
toplumsal düzeni ve anlamı yeniden ürettikleri eylemlerdir. Carey’ye 
göre iletişimin toplumsal bağları güçlendiren, ortak değerleri paylaşan ve 
kültürel kimliği oluşturan bir süreç olduğu göz önünde bulundurulursa, 
ritüellerin bu sürecin bir parçası olarak, iletişimin sembolik ve anlamsal 
boyutunu vurguladığını söylemek mümkündür. James W. Carey’nin ileti-
şim kuramı, yalnızca teknik bir aktarım süreci olarak değil, aynı zamanda 
kültürel ve toplumsal bağlamlarla iç içe geçmiş dinamik bir pratik olarak 
ele alınır. Bu bağlamda, Harold Innis’in iletişim ve medyaya dair geliş-
tirdiği yaklaşımlar, Carey’nin düşünce sistematiğini anlamada önemli 
bir referans noktası oluşturur. Innis, iletişim teknolojilerinin toplumsal 
yapı üzerindeki etkilerini analiz ederken özellikle zaman-yanlı ve mekân-
yanlı medya ayrımına odaklanmıştır. Carey’nin ritüel iletişim modeli, 
Innis’in bu zaman-mekân eksenindeki analizleriyle örtüşür; çünkü her 
iki kuramcı da iletişimin yalnızca bir bilgi iletim aracı olmadığını, aynı 
zamanda toplumsal kimliklerin ve kültürel pratiklerin inşasında kritik 
bir rol oynadığını savunur.



39

Semih Hakkı Öz

Teknoloji ve İdeoloji: Telgrafın Dönüştürücü Gücü

“Telegraf, iletişimi ulaşımdan etkili bir şekilde ayıran ilk teknolojiydi. Bu, 
mesajların insanlardan, atlılardan veya trenlerden daha hızlı seyahat 

edebileceği anlamına geliyordu.” 
(Carey, 1989, s. 157)

Carey, iletişim araçlarının teknolojik gelişimiyle birlikte ideolojik 
anlamlarını nasıl değiştirdiğini inceler. Carey, iletişim araçlarının sadece 
nesnel araçlar olmadığını, aynı zamanda toplumsal değerler, inançlar ve 
çıkarlar yansıttığını savunur. Carey, iletişim araçlarının teknoloji ve ide-
oloji olarak iki boyutu olduğunu belirtir. Teknoloji, iletişim aracının yazı, 
baskı, elektronik gibi fiziksel ve işlevsel özellikleriyle ilgilidir. İdeoloji 
ise iletişim aracının demokrasi, otorite, eşitlik gibi toplumsal ve kültü-
rel etkileriyle ilgilidir. 

Carey, iletişim araçlarının teknoloji ve ideoloji boyutlarını dört örnek 
üzerinden tartışır, bunlar: telegraf, baskı, fotoğraf ve bilgisayar olarak 
sıralanabilir. Carey, bu örneklerin her birinin hem teknolojik hem de ideo-
lojik olarak nasıl geliştiğini ve değiştiğini göstererek telegrafın teknolojik 
olarak zaman ve mekân kavramlarını nasıl dönüştürdüğünü ve ideolojik 
olarak kapitalizm, ulus-devlet ve merkeziyetçilik gibi olguları nasıl des-
teklediğini anlatmaktadır. Carey, baskının teknolojik olarak yazılı kültürü 
yaygınlaştırdığını ve ideolojik olarak bireycilik, rasyonalizm ve sekülerlik 
gibi değerleri pekiştirdiğini savunur ve fotoğrafın teknolojik olarak görsel 
kültürü geliştirdiğini, ideolojik olarak gerçeklik, objektiflik ve tüketim 
gibi kavramları etkilediğini de ayrıca inceler. Carey, bilgisayarın tekno-
lojik olarak dijital kültürü nasıl oluşturduğunu ve ideolojik olarak bilgi, 
kontrol ve güç gibi meseleleri nasıl şekillendirdiğini de irdeler. 

Carey, iletişim araçlarının teknoloji ve ideoloji boyutlarının birbirin-
den ayrılmaması gerektiğini vurgulayarak iletişim araçlarının sadece 
nesnel araçlar değil, aynı zamanda toplumsal anlamlar taşıyan semboller 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

40

olduğunu söyler. Carey, iletişim çalışmalarında kavramın hem teknolojik 
hem de ideolojik boyutlarının ele alınmasını önerir. 

James Carey telgraf teknolojisinin hak ettiği değeri görmediğini ve 
ihmal edildiğini düşünerek bunun birkaç nedenini açıklamaktadır. 
Carey’ye göre ilk olarak telgraf, demiryolu ile birlikte, karmaşık işlet-
melerin yönetimi için modern tekniklerin ilk kez geliştirildiği ortamı 
sağlamıştır (ama telgraf için sonuçta tekelci koşullar vardı). İkinci neden 
olarak Carey telgrafı, elektrikli eşya endüstrisinin ilk ürünü ve dola-
yısıyla da bilim ve mühendislik temelli endüstrilerin ilki olarak görür. 
Üçüncüsü, telgrafın; dilin, sıradan bilginin ve farkındalığın yapılarının 
doğasında değişiklikler meydana getirdiğini savunur. Dördüncü ve en 
önemlisi de tüm bu sebeplerle beraber değerlendirildiğinde aslında Carey 
telgrafı iletişimde bir dönüm noktası olarak kabul eder. Telgrafla ilgili 
en önemli gerçeğin iletişim kavramının ulaşım kavramından etkili bir 
biçimde ayrılmasına izin vermesi olduğu savunan Carey bu gerçeğin 
en açık ve en masum olduğunu ve hemen fark edildiğini ancak önemi-
nin nadiren anlaşıldığını belirtir. Ona göre, telgraf yalnızca mesajların 
nesnelerin fiziksel hareketinden ayrılmasını sağlamakla kalmamış aynı 
zamanda fiziksel süreçleri aktif olarak kontrol etmek için iletişime de 
izin vermiştir. Buna örnek olarak da telgrafın demiryolu sinyalizasyo-
nunda kullanımı gösterilebilir. Bu sayede telgraf hem mesajları hem 
fiziksel değişimi kontrol edebilirken böylelikle iletişimin amaçlarını ve 
etkinliğini çoğaltır. Telgraftan önce mesajların hareketinin yaya, at sır-
tında veya demiryolu ile taşınmasına bağlı olması gibi sebeplerden ötürü, 
ulaşımı ve mesaj iletimini tanımlamak için iletişim kelimesi kullanılı-
yordu. Telgraf ise iletişimi coğrafyanın kısıtlamalarından kurtardı. Bu 
yönüyle telgraf yalnızca iletişim ve ulaşım arasındaki ilişkiyi değiştir-
mekle kalmayarak; aynı zamanda iletişimin düşünüldüğü temel yolları 
da değiştirmiştir. Carey’ye göre telgraf, iletişim hakkında düşünmek için 
bir model sağlamış ve bu da hem formel pratiği hem de günlük hayatın 
pratik bilinci içinde iletişim hakkında yeni düşünme yolları açmıştır. Bu 
anlamda telgraf Carey’ye göre sadece yeni bir ticaret aracı değil, aynı 
zamanda üzerinde düşünülmesi gereken bir şey, fikirleri değiştirmek 



41

Semih Hakkı Öz

için bir araçtır. Harold Innis de benzer şekilde, iletişim teknolojilerinin 
toplumsal örgütlenmeyi nasıl dönüştürdüğüne dikkat çeker. Innis’e göre 
mekân-yanlı medya, bilgi ve iktidar merkezileşmesine katkı sağlarken, 
zaman-yanlı medya geleneksel bilginin uzun süre korunmasına olanak 
tanır. Carey’nin telgraf analizleri, Innis’in bu çerçevede yaptığı tarihsel ve 
toplumsal dönüşüm değerlendirmeleriyle kesişir. Carey, telgrafın sonuç-
larının kapsamlı bir şekilde ele alınması, bu aracın insan etkileşiminin 
uzamsal ve zamansal sınırlarını nasıl değiştirdiğini, yeni dil biçimlerinin 
yanı sıra kavramsal sistemleri nasıl ortaya çıkardığını ve özellikle sosyal 
ilişkilerin yeni yapılarını nasıl ortaya çıkardığını göstermeye çalışır. Bu 
sonuçlar aynı zamanda yer değiştirmelerdi: eski dil ve yazı biçimleri geri-
ledi, geleneksel sosyal etkileşimler azaldı ve on dokuzuncu yüzyılın ilk 
yarısına hâkim olan şehir devleti kapitalizmi modeli bozuldu (Carey ve 
Sims, 1976, s. 219). Dolayısıyla telgraf yalnızca yeni bir iletişim teknolo-
jisi olarak değil, tüm sosyal ve kültürel dönüşümün gerçekleşmesinde 
bir katalizör olarak da nitelendirilebilir. 

Carey’ye göre telgraf ile ideoloji arasında üç ilişki vardır. Birincisi telgraf 
ile tekelci kapitalizm arasındaki ilişkidir. Tıpkı Innis’in daha önceden, 
medya teknolojilerinin bilgi ve iktidar yaratma eğilimi taşıdığını belirttiği 
gibi; telgraf, özel sektöre ait bir şirketin gelişimini haklı çıkarmak ve etkili 
kılmak için yeni bir hukuk bütünü, ekonomik kuram, politik düzenlemeler, 
yönetim teknikleri, örgütsel yapılar ve bilimsel gerekçeler talep eden yeni 
ve belirgin biçimde farklı bir üretim gücüdür. Carey’ye göre bu soruna, bir 
üretim gücü, onu gerçekleştiren örgütsel biçimler ve yönetim teknikleri 
ile onun kurumsallaşmasına rehberlik eden ve meşrulaştıran açıklayıcı 
ve meşrulaştırıcı ideoloji arasındaki ilişkilerden biri olarak bakılabilir. 
Bu haliyle teknoloji, herhangi bir kesin analizi destekleyemeyecek 
kadar soyut bir kategoridir; bu nedenle, teknolojideki değişimler, onları 
kapitalist gelişimin çeşitli aşamaları içinde sınıflandırmak dışında analiz 
edilemez. Carey, telgraftan önce iş ilişkilerinin kişisel olduğunu yani; yüz 
yüze ilişkiler, kişisel yazışmalar, genel olarak birbirini tanıyan insanlar 
arasındaki ilişkiler gerektirdiğini savunur. Bu ilişkilerin ve işlemlerin 
genel koordinasyonu, piyasanın “görünmez eli” tarafından sağlanır. 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

42

“Yönetimin görünen eli, yeni teknolojinin ve genişleyen pazarların, üretim ve 
dağıtım süreçlerinde, tarihsel olarak görülmemiş yüksek hacim ve hıza izin ver-
diği yerlerde ve zamanlarda, piyasa güçlerinin görünmez elinin yerini aldı” 
(Chandler, 1977, s. 12). Telgraf ve demiryolu aracılığıyla, çok sayıda isim-
siz alıcı ve satıcı arasındaki sosyal ilişkiler koordine edilmiştir ancak bu 
yeni ve benzeri görülmemiş iletişim ve temas ilişkilerinin açıklanması, 
gerekçelendirilmesi ve etkili kılınması gerekir. İdeoloji ile telgraf arasın-
daki ikinci bağlantı büyük ölçüde dinsel olan popüler imgelerde bulunur. 
Sorunun bu yönü, en azından genel bir şekilde, Amerikan araştırmala-
rında ve özellikle “mit ve sembol” okulu olarak adlandırılan okul içinde 
daha kapsamlı bir şekilde araştırılmıştır. Carey’ye göre on dokuzuncu 
yüzyılın ortalarında başka teknolojik harikalar da vardı, ancak telgrafın 
anlaşılmaz doğası onu diğer icatlardan daha olağanüstü ve niteliksel 
olarak farklı göstermekteydi. Ona göre bu gizemin anahtarı elbette 
elektrikti: büyük bir güce sahip ama yine de görünmez bir güç. Elektrik 
ve telgrafı hem dini hem de felsefi açıdan idealist düşünceye güçlü itici 
güçler yapan da tam olarak bu görünmezlikti. Zihin-beden ikiliğinin 
gizemini ortaya koydu ve yaşamsal enerjiyi zihnin aleminde, maddi 
olmayan dünyada konumlandırdı. Elektrik, günün standart terimleriyle 
«gölgeli, gizemli, hissedilemezdi. Gökyüzünde yaşıyor ve manevi ile maddi olanı 
birbirine bağlıyor gibi görünüyor” (Czitrom, 1982, s. 9). Tam da bu noktada 
Innis’in iletişimin yanlılığı bağlamında yorumladığı zaman ve mekân 
kavramlarını tekrar hatırlatmak yerinde olacaktır. Innis’e göre zaman ve 
mekân karmaşık ve bütünleşik biçimde birbirine bağlıyken, bunlar birine ya da 
diğerine daha çok yaslanan farklı iletişim teknolojileri tarafından ayrıştırılır 
(Scannell, 2020, s. 151). Bu perspektifle konuya yaklaşılırsa telgrafın hangi 
kavrama yaslandığını analiz etmek oldukça güç olacaktır. Öyleyse telg-
rafı zaman ve mekân ötesi bir iletişim teknolojisi olarak yorumlamanın 
da önü açılmış olur. Telgrafın müjdelediği varsayılan “zaman ve mekâ-
nın yok edilmesi”, tüm ülkeyi bir arada tutmayı vaat ediyordu. 1838 
gibi erken bir tarihte Morse, yirminci yüzyılın “küresel köy” kavramla-
rını önceden tahmin etmişti, “bu ülkenin tüm yüzeyi, ülkede olup biten her 
şeyin bilgisini, düşünce hızıyla yayılacak olan sinirler için kanalize edilecekti; 
aslında tüm ülkenin bir mahallesini oluşturuyor” (Czitrom, 1982, ss. 11– 12). 



43

Semih Hakkı Öz

Telgraf, yazı dilinin doğasını ve son olarak farkındalığın doğasını yeni-
den ele alarak dönüştürmüştür. Telgraf hizmetleri, yerelden, bölgeselden 
sıyrılmış bir dil biçimi talep etmekteydi. Bu sebeple dilin düzleştirilmesi 
ve standartlaştırılması gerekmekteydi dolayısıyla telgraf, daha önce sim-
geselliğin daha geleneksel kullanımına bağlı olan konuşma biçimlerinin, 
gazetecilik ve öykü anlatma biçimlerinin -uzun öykü, aldatmaca, bolca 
mizah, ironi ve hiciv- ortadan kalkmasına yol açmıştır. Aynı şekilde, telg-
raf bir olayı bildiren, olayı ayrıntılarıyla anlatan, içeriğini çözümleyen 
mektupları gönderen muhabiri saf dışı bırakarak, onun yerine çıplak ger-
çekleri aktaran muhabiri atamıştır. Bu noktada telgrafın demiryoluyla 
bütünleştirilmiştir olmasından da bahsetmek önem arz eder. Telgrafın 
bu açıdan önemi, bilginin seçici olarak kontrol edilmesine ve iletilme-
sine yol açmış olmasıdır. Telgraf operatörü, bir rota boyunca yalnızca 
birkaç dakikalığına da olsa bilgiyi tekeline alabilmiş; bu da ticaret ve 
spekülasyonda seçici bir avantaj sağlamıştır. Telgrafla ilgili en basit ve 
en görünen ancak en önemli nokta, telgrafın “ulaşım” ve “haberleşme” 
arasındaki kesin ayrıma yol açmasıdır. Telgraf bu kimliğe son vererek 
sembollerin coğrafyadan ve ulaşımdan bağımsız ve daha hızlı hareket 
etmesine izin vermiştir.  

Sonuç Olarak 

Carey’yi tüm bu tartışmalar ışığında değerlendirmek gerekirse, 
kendisinin yalnızca telgraf teknolojisine bile atfettiği anlamlar 
düşünüldüğünde, son derece ileri görüşlü bir kuramcı olduğu 
görülmektedir. Carey’nin telgraf üzerinden ürettiği tezler akıllara “günü-
müzde yaşasaydı internet, sosyal medya vb. teknolojilere ne derdi?” 
sorusunu da getirir. Çünkü Carey’nin ürettiği fikirler genel olarak değer-
lendirildiğinde aslında telgraf kelimesinin yerine internet kelimesini 
yerleştirmek isabetsiz bir yaklaşım olmayacaktır. Carey’nin telgrafın 
toplumu ve kültürü dönüştürme biçimini açıklama şekli günümüzde 
internet teknolojisinin toplumu dönüştürme biçimiyle oldukça benzer-
lik gösterir. Dahası internet ve sosyal medya teknolojilerinin kültürü ve 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

44

toplumu dönüştürme potansiyeli telgrafla kıyaslandığında kat be kat 
fazladır. Bu bağlamda yalnızca telgraf teknolojisine bile birçok anlam 
yükleyen Carey’nin internet ve sosyal medya platform teknolojilerine 
yükleyeceği anlamlar da muhtemelen çağın ilerisinde olacaktı. 

Carey’nin bu çalışmada da ana nokta olarak değinilen en temel görüşle-
rinden biri iletişimin toplumsal etkilere odaklanmasıdır. Carey, medyanın 
sadece bilgi aktarım aracı olmadığını aynı zamanda toplumsal, siyasi ve 
kültürel etkileri olduğunu da savunmaktaydı. Bu bağlamda Carey’nin 
günümüz internet teknolojileriyle ilgili yaklaşımlarının da benzer bir 
perspektiften olacağı söylenebilir. Çeşitli öngörülerde bulunmak gerekirse, 
Carey internet ve sosyal medya platformlarına odaklanırken bu teknolo-
jilerin kültürel ve sosyal etkilerini vurgulayabilirdi. Olumlu ve olumsuz 
iki bakış açısını birden sunmak gerekirse Carey, internet ve sosyal medya-
nın bilgiye erişim kolaylığı, küresel bağlantılar ve farklı toplumların bir 
araya gelmesi gibi olumlu özelliklerini sıralayabilir ancak aynı zamanda 
filtre balonu, yankı odaları, yanlış bilgilerin yayılması gibi olumsuz özel-
liklerini de tartışabilirdi.  

Carey iletişimde çeşitliliğin ve farklı seslerin önemini de vurgula-
yabilirdi. Bu bağlamda internet ve sosyal medya platformlarının farklı 
grupların kendilerini ifade etmesi ve duyurmasına olanak tanıdığını 
belirtebilirdi. Diğer taraftan ise bu platformlardaki tekelleşme, sansür ve 
algoritma tarafından şekillendirilen içerik dağıtımı gibi konuları da eleşti-
rebilirdi. Carey bunun yanında iletişim teknolojilerinin toplumsal katılım 
ve demokrasi üzerindeki etkilerine de odaklanırdı: internet ve sosyal 
medya platformları, bireylerin farklılıklarına rağmen bir araya gelmele-
rini ve toplumsal değişim için seslerini duyurmalarını sağlayabilir; ancak 
sosyal medyanın toplumsal kutuplaşmayı artırma ve siyasi manipülas-
yona yol açabileceği konularında uyarıda bulunabilirdi. Carey ayrıca 
medya okuryazarlığının önemini vurgular ve bu konuda fikir sahibi 
olunması gerektiğini de savunabilirdi. Bu bağlamda internet ve sosyal 
medya platformlarına erişen bireylerin medya okuryazarlığı konusunda 
bilinçli olmalarının öneminden bahsedebilirdi. Medya okuryazarlığı, 



45

Semih Hakkı Öz

bilgiyi eleştirel bir biçimde değerlendirme, kaynakları doğrulama, mani-
pülatif içerikleri tanıma gibi becerilerin tümünü kapsamaktadır. Carey 
günümüzdeki teknolojilere yaklaşım gösterirken, bireylerin bu becerileri 
geliştirmesini teşvik eder ve medya okuryazarlığının eğitimde öncelikli 
bir konu haline gelmesini destekleyebilirdi. 

Elbette, James W. Carey günümüz teknolojilerinin dinamiklerinden 
uzak bir dönemde yaşamış ve dolayısıyla günümüzdeki dijital medya 
ve sosyal medya platformlarıyla ilgili kesin görüşler ortaya koymamıştır. 
Bu nedenle, onun yaklaşımları ışığında yapılan değerlendirmeler, belirli 
bir ölçüde tahminlerden ve dönemin teknolojik koşullarına dair genel 
çıkarımlardan ibaret kalmaktadır. Bununla birlikte, Carey’nin iletişim 
anlayışı doğrultusunda yapılan tartışmalar, günümüz iletişim araçla-
rını analiz ederken teknolojilerin toplumsal etkilerini, kültürel çeşitliliği, 
toplumsal katılımı ve medya okuryazarlığının önemini vurgulayan bir 
yaklaşım geliştirmeyi olanaklı kılar. Carey’nin yaklaşımlarının, dijital 
çağda medya ekolojisinin yeniden şekillenen yapısını anlamada ve bu 
teknolojilerin toplumsal düzeyde nasıl etkileşimler yarattığını açıklamada 
önemli bir kılavuzluk işlevi görebileceği söylenebilir. 

Kaynakça 

Blumer, H. (1969). Symbolic interactionism: Perspective and method. 
Prentice-Hall.

Carey, J. W., (1981), Culture, “Geography and Communications: The Work 
of Harold Innis in an American Context, Culture”, Communication 
and Dependency, der. W. Melody, Norwood: Ablex Publishing. 

Carey, J. W., (1989), Communication as Culture: Essays on Media and 
Society, Routledge, New York and London. 

Carey, J. W., (1989), “A Cultural Approach to Communication”, 
Commmunication as Culture, 13-36 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

46

Carey, J. W., (1999), “Journalists Just Leave: The Ethics of an Anomalous 
Profession”. The Media and Morality. R.M. Baird vd. (der.) içinde. 
New York: Prometheus Books. 39-54. 

Carey, J.W., (2009b), Life’s Work, Cultural Studies, 23:2, 167-176, DOI: 
10.1080/09502380802670299 
Carey, J. W., (1992), “A Cultural Approach to Communication”. 

Communication and Culture: Essays on Media and Society içinde. 
New York: Routledge. 13-36. 

Carey, J. W. (2009a), Communication as Culture Revised Edition, 
Routledge: New York and London. 

Carey, J. W. ve Sims, N. (1976), “The Telegraph and the News Report.” 
Unpublished paper, University of Illinois. 

Chandler, A. D. (1977), The Visible Hand: The Managerial Revolution in 
American Business. Cambridge: Harvard University Press. 

Czitrom, D. J., (1982), Media and the American Mind: From Morse to 
McLuhan. Chapel Hill: University of North Carolina Press. 

Habermas, J. (1974). The Public Sphere: An Encyclopedia Article, New 
German Critique, Autumn (3), 49-55. 

Hamut, A. H., (2022), “Medya Ekoloji Geleneği ve Türkiye’ye Yansımaları”, 
Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, Cilt 20, Sayı 39, 2022/1, 47-76 
Innis, H. A., (2006), İmparatorluk ve İletişim Araçları, Ankara: Ütopya 

Yayınevi 
Karaaslan Şanlı, H., (2021), “Eleştirel Medya Kuramlarında Yöntem”, 

Eleştirel Medya Kuramları, Ed., Ömer Özer, Siyasal Kitabevi, 381-400. 
Koçak Turhanoğlu, F. A. (2013). Sembolik Etkileşimcilik. S. Uğur (Ed.), 

Modern sosyoloji tarihi (2. baskı). Eskişehir: Anadolu Üniversitesi 
Yayınları. 

Lerner, K. M. (2021), Assessing James W. Carey’s Culture of Journalism 
Criticism 

Four Decades Later: A Case Study of the New York Times Profile 
of a White Nationalist, Journalism Practice, 15:1, 116-135, DOI: 
10.1080/17512786.2019.1697957 



47

Semih Hakkı Öz

Macionis, J. J. (2012). Sosyoloji. (Çev. V. Akan). Ankara: Nobel Yayınları. 
Munson, E. S., ve Warren, C. A. (Eds.). (1997), James Carey: A Critical 

Reader (NED-
New edition). University of Minnesota Press. https://doi.org/10.5749/j.

ctttsvzt 
Özbek, M., (2004), “Giriş: Politik Kamusal Alan ve Kolektif Yaratıcılık”. 

Kamusal Alan. Ed., Meral Özbek. İstanbul: Hil Yayın, 181-231. 
Özer, Ö. (2021), “Giriş: Anaakım İletişim Araştırmaları ve Eleştirel Medya 

Kuramları” Eleştirel Medya Kuramları, Ed., Ömer Özer, Siyasal 
Kitabevi, 9-25. 

Poloma, M. M. (1993). Çağdaş sosyoloji kuramları. (Çev. H. Erbaş). 
Ankara: Gündoğan Yayınları. 

Rosen, J., (1997), “Introduction: ‘We’ll Have That Conversation’: 
Journalism and Democracy in the Thought of James W. Carey”. James 
Carey: A Critical Reader. Munson, E.S. ve C.A. Warren (der.) içinde. 
Minneapolis: University of Minnesota Press. 191-206. 

Taş, O., (2014), “James Carey’nin Mirası: Toplumsal İletişim, Kültür ve 
Gazetecilik.” İletişim, Anlam, Arayış: Erol Mutlu’ya Armağan içinde 
(der.) Kolektif, Ankara: Ütopya, 96-114. 

Thorburn, D., (2009), James W. Carey, Cultural Studies, 23:2, 287-288, DOI: 
10.1080/09502380802670356 

Varol, M. ve Varol, E., (2019), “Kavram ve Kuramlarıyla Marshall 
Mcluhan’a Bakış: Günümüzün Egemen Medya Araçları Ekseninde Bir 
Değerlendirme”, International Journal of Cultural and Social Studies 
(IntJCSS), June, 2019; 5(1): 137-158.

Wallace, R. A. ve Wolf, A., (2012). Çağdaş sosyoloji kuramları. (Çev. M. 
R. Ayas, L. Elburus). Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Tatar, M. (2018), “Aziz Nesin’in ‘‘Bizim Hemşeri’’ İsimli Hikayesinin 
Sembolik Etkileşim Kuramı Açısından Değerlendirilmesi” YYÜ Eğitim 
Fakültesi Dergisi, 2018; 15(1):1419-1433, http://dx.doi.org/10.23891/
efdyyu.2018.110 

 



48

Neil Postman’da Medya Epistemolojisi ve Kültüre 
Etik Çağrı

Pelin Büyükgaga Birlik

Eğitim, Medya, Teknoloji ve Kültür Eleştirmeni Olarak                  
Neil Postman

Neil Postman, kültür, eğitim, teknoloji ve medya gibi konular üzerine 
yapmış olduğu çalışmalarla disiplinler arası bir çizgide eğitimci ve eleş-
tirmen kimliğinde tanınmıştır. Renzo Llorente, 1931 yılında New York 
ABD’de dünyaya gelen Postman’ın 2003’te hayata gözlerini yumana dek 
medya çalışmalarına, teknolojinin eleştirel analizine, eğitim felsefesine 
katkıda bulunan eğitimci, medya teorisyeni ve eleştirmen olarak haya-
tını sürdürdüğünü ifade eder (Llorente, 2024). New York Üniversitesi 
İletişim Sanatları ve Bilimleri Bölümünde öğretim üyeliği yapmış olan 
Postman, eğitim ve iletişim kuramı alanındaki çalışmalarının yanı sıra 
eleştirmen olarak da tanınmıştır. Postman, eğitim alanındaki çalışma-
ları sayesinde Christian Lindback Ödülü’ne layık görülmüştür (Postman, 
1995). Kariyerinin geri kalanında New York Üniversitesi’nde kalan 
Postman, 1971’de üniversitenin medya ekolojisi programını kurmuştur 
(Llorente, 2024). Postman, 1987 senesinde İngilizce Öğretmenleri Ulusal 
Konseyi tarafından verilen George Orwell Dilde Berraklık Ödülü’nü 
almıştır. 1989’da New York Üniversitesi’nde yılın öğretim görevlisi seçil-
miştir (Postman, 2016). Neil Postman’ın pek çok eseri olmakla birlikte 



49

Pelin Büyükgaga Birlik

Türkçeye çevrilen eserleri arasında The Disappearance of Childhood1 (1982), 
Amusing Ourselves to Death2 (1985) ve Technopoly: The Surrender of Culture 
to Technology3 (1992) yer alır. 

Postman’ın eğitimci ve teorisyen kimliği hayatı boyunca gerçekleştir-
diği çalışmalara yön vermiş, iletişim teknolojilerinin kültürün değişimine 
olan etkisini, benimsemiş olduğu medya ekolojisi geleneği çerçeve-
sinde eserlerine yansıtmıştır. Postman, medyanın toplumun düşünme 
pratiklerini ve bireysel eylemlerini içerdiği güçlü ve yönlendirici ima-
larla dönüştüren iletişim ortamları olduğu savından hareketle toplumsal 
farkındalığı hedefleyen yazılar kaleme almıştır. Postman’ın amacı, tekno-
lojilerin gelişimi ve farklılaşmasıyla zaman içerisinde toplumun ahlâki 
ve hümanist değerlerini yitiriyor olduğu gerçeğini ve kültürün yok olu-
şuna doğru gidilen yolda içinin nasıl boşaltıldığını göstermektir ve bu 
durum adına yapılabilecekleri ise ağırlıklı olarak eğitim kaynaklı önlem-
ler alınması önerisi üzerinden sunmaktadır. Postman’ın fikir dünyasının 
ve medya ekolojisi geleneğiyle ilişkisinin anlaşılması için eserlerine kısaca 
değinmek yerinde olacaktır.

Postman’ın erken dönemlerinde çalışmalarının yönü, eğitim ve medya 
üzerine yazılarıyla belirlenirken bu yönelimde Marshall McLuhan’ın 
fikirlerinin ve eserlerinin etkisinin büyük olduğu gözlemlenir. Lance 
Strate, 1950’lerde doktora yapan Postman’ın, hocası Louis Forsdale 
aracılığıyla Marshall McLuhan ile tanışma fırsatı bulduğunu belirtir. 
Postman, McLuhan’ın eğitime ilişkin düşüncelerinden etkilenerek 1961 
yılında televizyon ve eğitim ilişkisini konu alan Television and the Teaching 
English isimli bir eser kaleme aldı. Ardından 1969’da Charles Weingartner 
ile Teaching as a Subversive Activity eserini yayımladı. Bu eser, dönemin 

1   Neil Postman, Çocukluğun Yok Oluşu, Çev. Kemal İnal, İmge Kitabevi, An-
kara,1995.
2   Neil Postman, Televizyon: Öldüren Eğlence, Çev. Osman Akınhay, Ayrıntı Ya-
yınları, İstanbul,1994.
3   Neil Postman, Teknopoli: Yeni Dünya Düzeni, Çev. Mustafa Emre Yılmaz, Ge-
lenek Yayıncılık, İstanbul,2004.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

50

eğitim reformuna ilişkin düşünceleri konu almış ve McLuhan’ın okula 
yönelik eleştirilerini modası geçmiş bularak elektronik çağa uygun yeni 
eğitim biçimleri çağrısında bulunmuştur. Postman ve Weingartner’in 
eseri 70’lerin başında eğitim reform hareketi üzerinde büyük bir etki 
yaratmıştır (Strate, 2004, s. 18). 

Lance Strate’ye göre Postman’ın medya eleştirmeni olarak ünü, Charles 
Weingartner ile birlikte yayınladığı Teaching as a Subversive Activity’den 
sonra bu kitaptaki düşüncesinden farklı bir savı öne süreceği Teaching 
As a Conserving Activity isimli eseriyle birlikte 1979 yılı sonrasında başlar. 
Bu eserde Postman, okullardaki basılı okuryazarlık yöntemlerinin koru-
nurken televizyon ve elektronik medyanın etkilerine karşı durulması 
gerektiğini savunur. Postman’ın, bu düşünce çizgisini takip edecek 
şekilde çocukluğun, televizyon kültürü karşısında aldığı olumsuz etkiyi 
sorguladığı The Disappearance of Childhood (1982) ile ardından imaj kül-
türünün eğitim, haber, siyaset gibi söylemleri önemsizleştirdiğini iddia 
ettiği Amusing Ourselves to Death (1985) eserleri medya ekolojisi perspek-
tifinin özetini içermektedir (Strate, 2004, ss. 18-19). 

Postman, Technopoly (1992) eserinde, teknolojinin eleştirilmeden 
kabul edildiğini savunur ve teknolojik yeniliklerin olumsuz etkilerine 
ilişkin uyarıda bulunur. Teknolojiye hayır diyememenin nedeni ise ona 
göre rakip bir egemen fikrin olmayışında gizlidir. Postman, The End of 
Education (1995) ile bu tür değer, inanç ve fikirler olmaksızın okul siste-
minin temelinin de olmayacağını vurgular. Son eseri Building a Bridge to 
the Eighteenth Century (1999), Aydınlanma ve basılı kültürün başka bir 
anlatı ile geri getirilmesini savunmuştur (Strate, 2004 s. 19).

Postman, Teknopoli’nin yayınlanmasıyla birlikte Neo-Luddizm hare-
ketinin temsilcilerinden biri olarak anılmaya başlanmıştır (Strate, 2004, 
s. 19). Steven E. Jones, Neil Postman’ın bir Neo-Luddit olduğunu savu-
narak Neo-Luddizmin, teknoloji hoşnutsuzluğu çerçevesinde hiper 
metin karşısında geleneksel okumaya ilginin azalması gibi teknoloji-
nin olumsuz etkilerine yöneltilen bir tepki ve küreselleşme karşıtlığıyla 



51

Pelin Büyükgaga Birlik

ilişkilendirilebilecek bir hareket olduğunu belirtir (Jones, 2006, s. 24). 
Neo-Luddizm kavramı Luddizm Hareketi ile ilişkilidir. David Linton, 
Luddite teriminin siyasi amaçlar için makineleri parçalayanlara atıfta 
bulunarak Luddite Hareketi’ne dönüştüğünü öne sürer. Luddizm, yeni 
bir teknolojinin tanıtılmasına tepki olarak açık bir hedef şeklinde görü-
len makineye saldırıyı içermektedir. Linton’a göre televizyon, bilgisayar 
gibi teknolojilere karşı korunmamızı savunan Ludditler hâlâ aramızdadır. 
Ludditlerden bazıları ise televizyon ve diğer teknolojileri kullananların 
bilişsel önyargıları üzerindeki etkilerini sorgulayan medya ekolojistleri-
dir (Linton, 1985, ss. 33-35). Postman’ın eserlerinde hareket noktalarından 
biri olarak görülebilecek olan bu akım, onun medya ekolojisi geleneğinin 
önemli bir figürü haline gelmiş olmasıyla da pekişir ve çalışmalarının 
ana hatlarını teknoloji-medya-toplum üçgeninin etkileşimine dayalı bir 
analiz süsler.

Neil Postman’ın medyaya olan ilgisi teknolojiye temkinli yaklaşımıyla 
birleşerek akademik alanda kurucusu olduğu medya ekolojisi çalışmala-
rına yön verir. Lance Strate, Postman’ın medya ekolojisinin isim babası 
olduğunu ifade ederken Postman, medya ekolojisinin bir dizi bilim insa-
nın önceden yaptığı araştırma türü olduğunu, kendisinin buna yalnızca 
ismini verdiğini belirtir. Medya ekolojisi, Postman için bir teori ya da 
felsefi ekolün ötesinde pratik değere sahiptir. Postman, medya ekolo-
jisini medyanın bir çevre gibi yapı ve içerik bakımından incelenmesi 
olarak özetlerken önemli medya ekolojistlerinden bazılarının Harold 
Innis, Marshall McLuhan, Walter Ong, Jasques Ellul, David Riesman, 
Lewis Mumford, Erving Goffman olduğunu öne sürmüştür. Ona göre 
medya ekolojisinin kökenleri, McLuhan’ın Understanding Media eserine 
dayanmaktadır ve McLuhan’ın medyayı ortam olarak gören bakış açı-
sından etkilenmiştir (Strate, 2014, ss. 24-29).

Neil Postman, medya ve teknolojinin eşgüdümlü ilerleyişinin insanlık 
için getirilerine odaklanarak medya eleştirisi sunmuş, bu eleştiri günü-
müz dijital dünyasında bile karşılığını bulmuştur. Postman, medyanın 
bilgi üreten yönüne ve kültürü şekillendirici etkisine dikkat çekmek 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

52

istemiştir. Bu sebeple çalışmalarında, medya, eğitim, çocuk, eğlence, 
kültür ve teknoloji gibi kavramlardan yola çıkarak medyanın eleştirel 
bir analizini sunmayı amaçlamıştır. Bu amaçla gerçekleştirdiği çalış-
malarının ana problemi medyanın insanlar üzerinde yarattığı olumsuz 
etkilerdir ve bunun azaltılabilmesi adına eğitimi çözüm olarak gördüğü 
bazı etik önerilerde bulunmuştur. Postman’ın eserleriyle cevap aramak 
istediği bu problem, medya ekolojisinin temel sorunsallarından olduğu 
için Postman’ın anlaşılmasında medya ekolojisiyle ilişkisi ve bu doğ-
rultuda kaleme aldığı eserlerin incelenmesi elzemdir. Bu çalışma, Neil 
Postman’ın teknoloji, kültür ve medyaya yönelik düşüncelerinin dijital 
kültür üzerinde yarattığı etkiyi ve eğitim aracılığıyla öne sürdüğü çözüm 
önerilerini anlaşılır kılmak adına çalışmalarındaki ortak temalar üze-
rinden medya ekolojisi geleneği izlerinin sürülmesini hedeflemektedir.

Medya – İnsan Etkileşimi Çalışmalarında Medya Ekolojisi Geleneği  

Postman, medya ekolojisi geleneğinin medya çalışmalarında görünür-
lük kazanmasında Marshall McLuhan’ın düşüncelerinin bir çıkış noktası 
oluşturduğunu savunmuştur. Özellikle Understanding Media eseri bu gele-
neği besleyecek düşüncelere yer vermiştir. Marshall McLuhan (1994) 
bu eserinde medyanın insan ilişkileri ve eylemlerinde kontrol edici ve 
şekillendirici vasfa sahip bir ortam olduğunun altını çizer. Bununla bir-
likte ona göre medyanın içeriği bireyi medyanın karakterine karşı kör 
etmektedir (McLuhan, 1994, s. 9). McLuhan’ın, medya ekolojisine önemli 
katkılarından biri, insan eylemleri ve düşünce şekli konusunda biçimlen-
dirici nitelikteki medyanın içerdiği kapalı anlamların medya ekolojisine 
dayanan çalışmalarla açılarak analiz edilmesi olmuştur. 

McLuhan’ın Postman üzerindeki etkisi, 1969’da ilk kez yayınlanan 
Teaching as a Subversive Activity’de açıkça izlenebilir. Neil Postman ve 
Charles Weingartner (1983), McLuhan’a John Dewey’in ‘ne yaptığımızı 
öğreniriz’ düşüncesini farklı bir biçimde ‘medya mesajdır’ ile yeniden 
ifade ettiği için borçlu olduklarını söylerler. Dewey, bireye çevrede biçilen 



53

Pelin Büyükgaga Birlik

rolün bireyin öğrendiği şey olduğunu vurgulamaktadır. McLuhan ise 
ortamın kendisi olan çevrenin bir mesaj taşıdığını ifade eder. Buradaki 
mesaj, inşa edilmesine izin verilen algı, tutum ve değerler olarak onları 
öğretmeye teşvik eden yönlendirici çevreyle doğrudan bağlıdır. McLuhan, 
bir gazetenin ya da bir televizyonun bu tür bir işlevi yerine getirdiğini 
anlatmaya çalışmaktadır. Ortamın mesaj olması deyişi, öğrenme dene-
yimine ilişkin içeriğin öğrenmenin gerçekleştiği yöntem ya da süreç 
olduğuna dikkat çeker. Dolayısıyla Dewey’in öne sürdüğü gibi insanla-
rın yaptığı şey, öğrendikleri ve bulundukları çevre ya da ortamın onlara 
mesajıdır. Yazarlara göre eğitim üzerinden bu düşünceler ele alındığında 
bakılması gereken nokta öğrencilerin ne yapıyor olduğudur çünkü bu, 
aslında onların öğrendikleri şeydir (Postman ve Weingartner, 1983, ss. 
28-30). Onlara göre öğrencilerin gelecekle başa çıkması McLuhan’ın 
kitaplarındaki savlarını tekrar etmek yerine onun işaret ettiği şekilde 
toplumu hangi şekillerde etkileyen bir medya sorusunu gündeme getir-
mekle mümkündür. Bu doğrultuda Postman ve Weingartner, medyanın 
etkilerini inceleyen medya çalışmalarının her ders için müfredatın bir par-
çası olması gerektiğini savunmuşlardır (Postman ve Weingartner, 1983, 
ss. 192-193). Yazarlar McLuhan’ın fikirlerine gereken önemi gösterirken 
bu fikirlerin aşılmasını ve günümüz şartları üzerinden eğitimde farklı 
bakış açılarının gerekliliğini vurgulamışlardır.

Ali Hasan Hamut (2022), medya ekolojisi kavramının akademik lite-
ratüre ilk kez 1968’de “National Council of Teachers of English”in yıllık 
toplantısında Postman’ın konuşmasıyla girdiğini ve medya ekolojisi gele-
neği olarak da Postman’ın New York Üniversitesi Eğitim Fakültesi için 
hazırladığı Medya Ekolojisi Doktora Programı ile 1971’de çalışmalarının 
başladığını belirtir. Medya ekolojisi, insan ve iletişim teknolojileri ara-
sındaki etkileşime yönelik incelemeler gerçekleştirir ve bu kapsamda 
iletişim medyasının insan algısını, duygu ve değerlerini nasıl etkilediğini 
dikkate alarak medyanın yapılandırıcı tavrını, ortam olarak medyanın 
incelemesi üzerinden analiz etme girişiminde bulunur (Hamut, 2022, ss. 
49-50). Lance Strate (2003), Postman’ın 1968’deki konuşmasında medya 
ekolojisi teriminin resmen tanıtıldığını ve bu konuşmanın 1970’te “The 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

54

Reformed English Curriculum” başlıklı bir kitap bölümü olarak yayın-
landığını belirtir. Postman’ın New York Üniversitesi’nde medya ekolojisi 
alanındaki programın açılmasında da teklif hazırladığını ve bu teklifi 
Charles Weingartner ile yazdığı The Soft Revolution çalışmasına dâhil etti-
ğini ve bu müfredatın 1970 yılında onaylandığını ifade eder (Strate, 2003, 
s. 344). 

The Soft Revolution; a Student Handbook for Turning Schools Around ese-
rinde Postman ve Weingartner tarafından medya ekolojisinin açıklaması 
ve içeriği, “Ph.D. Program in Media Ecology” için yazılan tanıtım yazı-
sında yer almaktadır. Postman ve Weingartner (1971)’e göre medya 
ekolojisi, iletişim medyası ile insan ilişkisine mercek tutar ve medya etki-
leşimlerinin insanların duygu, anlayış ve değerleri üzerinde ne tür bir 
etki yarattığını çözümlemeye çalışır. Burada kullanılan ekoloji kelimesi, 
çevrelerin yapı ve içeriğinin insanlar üzerindeki etkisinin incelenmesine 
atıfta bulunmaktadır. Çevre, bireyin davranış biçimlerini düzenleye-
bilecek türde bir mesaj sistemi taşır ve onun eylemlerini yapılandırır. 
Mahkeme salonu, sınıf veya iş ofisi gibi ortamlar açık ve resmi özellik 
taşırken radyo, televizyon ve kitaplar gibi medya ortamları daha örtük 
ve gayri resmi nitelik taşır. Medya ekolojisinin amacı, bu kapalı anlamları 
örtük özellikleri açık hale getirerek medyanın insanları hangi rolleri oyna-
maya yönelttiği, medyanın bireylerin gördüklerini yapılandırma şeklini 
ve insanların davranışlarını neden şekillendirdiğini iletişim teknolojisinin 
ortamları üzerinden incelemeye tabi tutmaktır (Postman ve Weingartner, 
1971, s. 139). Postman’a göre medya ekolojisinin varlığındaki amaç, insan 
olarak nasıl durduğumuz, ahlâki olarak nasıl olduğumuza ilişkin içgö-
rülerimizin ilerletilmesinde insanlığa yardımcı olmaktır (Postman, 2006, 
s. 69).

Renzo Llorente (2024) Postman’ın, iletişim medyasının düşünce kalıp-
larını ve sosyal örgütlenme şekillerini nasıl biçimlendirdiğini incelediğini 
belirtir. Medyanın tarafsız olmadığına vurgu yapan Postman, televizyon 
gibi medyalar aracılığıyla yayınlanan programlar ve reklamların önyargı 
üretiminde artışa sebep olduğunu ele almıştır ve belirli bir kültüre yeni 



55

Pelin Büyükgaga Birlik

bilgi ortamının gelmesinin yeni bir kültür yarattığını varsayan medya 
değişiminin ekolojik karakterine vurgu yapmıştır (Llorente, 2024). Medya 
ekolojisi, kitle iletişim araçlarının insanlar üzerindeki etkilerini incelerken 
insanın düşünce, duygu ve bilinç değişimleriyle ilgilenir ve bu doğrul-
tudaki açıklamalarını teknoloji kültür çevresinde gerçekleştirir. Medya 
ekolojisinin amaç ve kapsamı, analiz için kullandığı kavramlarla paralel-
lik göstermektedir. “Medya ekoloji geleneğinde özellikle bilinç, teknoloji, 
değişim, denge, önyargı, çevre, kültür ve karşılıklı bağlılık gibi kavram-
lar sıklıkla başvurulan kavramlardır” (Hamut, 2022, s. 57).

Postman’ın katkıda bulunduğu medya ekolojisi geleneği, medya ve 
insanlar arasındaki etkileşimin bireyin ve toplumun dünyasında yarattığı 
sonuçların incelenmesini baz alır. Bu sebeple Postman’ın çalışmaları-
nın ve medya ekolojisinin Amerika’daki önemli sosyoloji ekollerinden 
Chicago Okulu ile ilişkilendirilmesi mümkündür. Buna sebep Chicago 
Okulu’nun iletişim araçlarını toplumla ilgili bulması ve araştırmalarında 
bu konunun yer etmesidir. “Chicago Okulu çalışmalarında iletişim, bir 
noktadan bir noktaya mesaj iletimi meselesi ya da diğer toplumsal ilişki-
lere bir eklenti değil, toplumsal ilişkilerin inşasında ve devamında önemli 
unsurlardan biri olarak ele alınır” (Özçetin, 2018, s. 69). Postman’ın çalış-
malarına bakıldığında da medya araçlarının ya da medya ortamlarının 
insanı şekillendiren ve toplumu, kültürü, eğitimi etkileyen yönü açıkça 
gözlemlenmektedir. Öte yandan Chicago Okulu’nun kent sosyolojisi 
çalışmaları üzerine eğilmesi de medya ekolojisi geleneğiyle benzerlik 
gösterdiğini gözler önüne serer. Oya Morva’ya göre Chicago Okulu’nun 
çalışma alanları, sosyal psikoloji, ekoloji, sosyal organizasyon gibi bölüm-
lere ayrılsa da ekoloji ve sosyal organizasyon çalışmaları birbirinden ayrı 
tutulmamalıdır. Erken dönem çalışmalarında kent sorunlarının analizine 
ilgi duyan Chicago Okulu düşünürleri,  toplum ve birey etkileşimine 
bütüncül bir bakışın sağlanması üzerine çaba göstermişlerdir (Morva, 
2013, ss. 57-58). Medya ekolojisi geleneği ve Postman’ın çalışmalarında 
ise bu yaklaşım, dolaylı olarak yer ederek çevre yerine medyaya çevrilen 
odak ile medyadan bireye bireyden topluma yayılan medya kültürünün 
sonuçlarının ve bütünlüklü analizinin sunulmasına yönelir. Teknolojinin 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

56

ekolojik bir doğaya sahip olması fikri Postman’ın medya ekolojisi gele-
neği çerçevesinde eserler sunmasına zemin hazırlamıştır. Thomas F. 
Gencarelli (2000), Postman’ın medya ekolojisi geleneğine atıfta buluna-
cak çalışmalarının dört motif etrafında şekillendiğini öne sürer. Bunlar; 
medya eğitimi, medya ve kültürel muhafazakârlık, medya teknolojisi ve 
insanlıkla olan ilişkisi, dilin bir araç ve teknoloji olarak analizi şeklinde-
dir (Gencarelli, 2000, s. 92). Postman’ın ele alınacak eserlerindeki ortak 
temalar ağırlıklı olarak medya teknolojisi ve insanlıkla olan ilişkisi moti-
fine açıklık getirmektedir.

İletişim Araçlarının Yanlılığı: Matbaadan Televizyona Çocukluk 

Postman (2006)’ya göre medya, içinde bir kültürün büyüdüğü tek-
noloji olarak kültürün politikasına, sosyal örgütlenmesine ve düşünme 
biçimlerine şekil vermektedir. Postman için medya üzerinde çalışmak, 
ahlâki ve etik yönü ele alınmazsa anlamsızdır. Postman, medyanın 
insanları daha iyi ya da daha kötü yapmasını ele alacak türde bir aka-
demik anlama çabasıyla ahlâkçı bir bakış sergilediğini belirtmektedir. 
Bu doğrultuda televizyonun çocukluğu geçersiz kıldığı örneği üzerin-
den bunu bir ahlâki çöküş olarak değerlendirdiğini ifade eder (Postman, 
2006, ss. 62-64). Postman, medyaya ilişkin yaptığı çalışmalarda iletişim 
teknolojileri üzerinden medyanın kültürü dönüştürme potansiyelini ele 
alır ve bunun ahlâki açıdan bir değerlendirmesini yapma girişiminde 
bulunur. Gül Batuş’a göre İlkokullarda uzun süre İngilizce öğretmen-
liği yapan Postman, iletişim olgusunu toplumsal bir sorun olarak ele 
alırken durumun, çocuklukla ilişkisine önem vermiştir. Çocukluğun Yok 
Oluşu çalışmasında iletişim alanında ortaya çıkan teknolojik gelişmele-
rin çocuk, genç ve yetişkin arasındaki farkları yıkarak standartlaştırılmış 
ve herkese yönelik bir gerçekliği meydana getirdiğini ileri sürmüştür 
(Batuş, 2005, ss. 263-264). 

The Disappearance of Childhood (1982), Postman’ın kitle iletişim araç-
larına ilişkin icatlar üzerinden çocukluk kavramını teknoloji ve kültür 



57

Pelin Büyükgaga Birlik

ilişkisi çerçevesinde değerlendirdiği eseridir. Postman (1995), çocukluğun 
Rönesans’ın icadı olduğunu, on altıncı yüzyılda ortaya çıkan bir toplum-
sal fikir olduğunu ve kitabının da çocukluk fikrinin yitişine dair gözleme 
dayandığını belirtir. Bu noktada Postman, medyanın toplumsallaşma 
sürecini etkilediğine vurgu yaparken matbaa makinesinin çocukluğun 
yaratılışındaki katkısına elektronik medyanın ise çocukluğun yok olu-
şundaki payına yönelik iddialarda bulunmuştur (Postman, 1995, ss. 7-9).

Postman, eserini, öne sürdüğü iddiaları desteklemek adına çocukluğun 
icadı ve çocukluğun yok oluşu şeklinde iki bölüme ayırır. Postman (1995), 
çocukluk anlayışının ya da fikrinin Orta çağ’da Johannes Gutenberg’in 
icadına dek olmadığını belirtir. 15. yüzyıl ortalarında hareketli tipteki 
matbaa bulunmuştur. Matbaa makinesi yeni yetişkinlik anlayışını ortaya 
çıkarırken çocukları dışlayarak onları yetişkinlerin dünyasından ayıran 
çocukluk fikrinin de bulunmasına yardım etmiştir. Postman, Lewis 
Mumford’un matbaa ile ilgili fikirlerinden etkilenmiş ve matbaayı şim-
diyi sonsuzluğa bağlayacak biçimde zamana etki eden bir iletişim icadı 
olarak görmüştür (Postman, 1995, ss. 32-34). Mumford’a göre matbaa, 
iletişimi zaman ve mekân kısıtlamasından kurtarmakta, basılı metinler 
kaydın güvenliğini ve kalıcılığını artırmakta, okura daha çok söz hakkı 
tanımaktaydı. Basılı yayının etkisi insanların görüntü ile ses, somut ile 
soyut arası dengeyi kaybetmesine sebep olurken çocuklar için dengenin 
sağlanması adına görsel çağrışımı kazandıracak resimli kitapların kulla-
nılmasının gerekliliği savunulmuştur (Mumford, 2024, s. 155). Postman 
(1995), matbaanın bulunuşundan sonraki elli yıllık süreçte Avrupa uygar-
lığının iletişim çevresinde bir çözülme yaşadığını ve kendini yeniden 
kurduğunu belirtir. Matbaa ile birlikte toplumda konuşulan konuların 
sayısı çoğalırken Mumford’un da altını çizdiği gibi öğrenme kitaplı hale 
gelmiş ve insanların özerkliği kitap sayesinde artış göstermiştir (Postman, 
1995, s. 43). Dolayısıyla bu dönemde, Mumford’un da belirttiği gibi “var 
olmak, basılı olarak var olmaktı; dünyanın geri kalanı giderek daha göl-
geli hale gelme eğilimindeydi” (Mumford, 2024, s. 155).



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

58

Postman (1995)’e göre her makine bir düşünceye ya da düşünceler 
birikimine atıfta bulunur. Makine bir kez icat edildikten sonra sınırı ve 
özel bir amaca hizmet için yaratılmış olsa da genellikle makinenin kendi 
fikirleri olduğu fark edilir (Postman,1995, ss. 36-37). “Makine sadece 
alışkanlıklarımızı değil, Innis’in göstermeye çalıştığı gibi, zihinsel alış-
kanlıklarımızı da değiştirmede oldukça güçlü etkide bulunur” (Postman, 
1995, s. 37). Postman’ın Harold Innis’in düşüncelerinden etkilendiği nokta, 
teknolojinin kültüre yönlendirici ve yanlı bir etki sağlayarak değişime 
ön ayak olmasıdır.  James W. Carey (1967), Harold Innis’in iletişim tek-
nolojisindeki değişikliklerle kültürdeki ve sosyal organizasyonlardaki 
değişim arasında ilişki kurduğunu belirtir. Innis’e göre iletişim araçları 
zaman ve mekânın kontrolü açısından yanlılık göstermektedirler (Carey, 
1967, s.9). Innis (2006)’ya göre iletişim araçlarını incelemek, ilgili mede-
niyetin kültürel gelişiminin siyasi veya dini örgütlenmesindeki yanlılığa 
bakmak anlamına gelir. Matbaa ve kâğıt, yerel dillerin gelişimini ve mil-
liyetçiliğin büyümesini sağlamış, matbaanın ürünü olan kitap ve gazete 
milliyetçiliğe temel olan dilin konumunu güçlendirmiştir (Innis, 2006, 
ss. 252-253). Postman (1995) ise, matbaanın icadı ile çocukluğun bağını 
bu icadın okuryazar insanın yaratımı olduğu düşüncesiyle kurmuştur. 
Matbaa, yetişkinliği yüceltip bireyselliği, entelektüel gücü, basılı sözün 
otoritesine inancı ve enformasyonu ön plana çıkaran türde bir bilinci 
ortaya çıkarırken okuryazar olmayan çocuk, yetişkinlik düşüncesinin 
dışında bırakılmış, yetişkin olmak için okumayı öğrenen, okullarda 
eğitim alma zorunluluğu olan çocukluk düşüncesinin içine okuryazar 
bir yetişkin olana dek hapsedilmişti (Postman, 1995, s. 52). Çocukluk ve 
yetişkinlik giderek farklılaşmış ve sonunda çocuğun yetişkinin dili, öğre-
nimi ve toplumsal yaşamını paylaşamadığı kabul edilmişti. 1850’lere 
kadar Batı dünyasında çocukluk, toplumsal bir gerçek haline gelmişti 
(Postman, 1995, s. 69). Postman, 1850-1950 arası dönemin çocukluğun 
yükselişte olduğu bir dönem olduğunu çocuğun okula gönderilmesi için 
girişimlerde bulunulduğu ve ailelerin çocuklarına şefkat ve sorumluluk 
hislerinin yoğun olduğu bir süreç olduğunu belirtir (Postman, 1995, s. 89). 
Telgrafın icadıyla beraber aile ve okulun matbaa yoluyla çocuğu denetim 
altında tutabilme durumuna ket vurulmuştur. Telgraf, denetlenemeyen 



59

Pelin Büyükgaga Birlik

enformasyon oluşturma sürecini başlatmış ve işlenmiş enformasyon ile 
ardışık öğrenme ilkelerine dayalı çocukluk, seçici olmayan ve kullanışsız 
enformasyonla karşı karşıya kalmıştır (Postman, 1995, ss. 94-95).

Enformasyonun hız kazanması telgraftan sonra televizyonda devam 
etmiştir. 1950 yılında Amerikan evlerine televizyon girmesi çocukluğu 
olumsuz etkilemiştir. Yetişkin ve çocuk arasındaki ayrımın kaybolması 
açıkça televizyonla görülmeye başlanmıştır. Kitap, çocukları yetişkin-
lerden ayırarak okuryazar yetişkinlere bilginin her türlüsünü açarken 
çocukların okula gitmelerini ve yetişkinlerin dışında bir yaşamları olma-
sını dayatıyordu (Postman, 1995, ss. 97-99). Televizyonun bu ayrımı yok 
etmesi ise enformasyonu farklılaşmamış bir biçimde sunmasından kay-
naklıydı. Televizyon, çocuk ve yetişkin kategorileri olmaksızın herkes için 
ortak bir bilgi akışı sağlamaktaydı. O halde televizyon, yetişkin ve çocuk 
arasındaki farkı, televizyonun anlaşılmasında eğitimin gerekmemesi, izle-
yicisini ayırmaması ve karmaşık davranış istemlerinde bulunmaması gibi 
sebeplerden ötürü kaldırmıştır (Postman, 1995, ss. 103-104).  Postman’a 
göre “oluşan yeni medya çevresi, herkese eş zamanlı olarak aynı enfor-
masyonu iletir (…) elektrikli medya, herhangi bir sırrı kendine saklamayı 
ya da elinde tutmayı olası görmez. Elbette sırlar olmaksızın çocukluk gibi 
bu tür şeyler olmayabilir” (Postman, 1995, s. 104). Sonuçta Postman’a 
göre enformasyonun yaygın dağılımı, birçok kaynaktan alınabilmesi ve 
okuryazarlık gerektirmemesi okulun öğrenim kaynağı olarak önemini 
yitirmesine sebebiyet vermiştir. Bununla birlikte çocukluk ve yetişkinlik 
arası ayrımın da önemi ve çocukların yetişkinliği kazanma zorunluluğu 
azalmış, eğitimin zorunlu doğası keyfi bir hal almıştır  (Postman, 1995, 
ss. 177-178).

Postman (1981), “The Day Our Children Disappear: Predictions of a 
Media Ecologist” yazısında çocukluğun sonu derken bunu fiziksel bir 
durum olarak ele almadığını belirtir. Ancak ona göre Amerika’da artık 
fiziksel olarak da çocukluğun sonu gelmektedir. Bu da televizyonla yakın-
dan ilişkilidir çünkü televizyon geleceğe veya geçmişe dair bir duyguyu 
iletemeyen şimdiki zamana odaklı ışık hızında bir ortamdır. Çocukluğun 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

60

fiziksel olarak yok oluşu Amerika’da doğum oranlarının düşüşü, ülke 
çapında okulların kapanması şeklinde kendini göstermektedir. Postman’a 
göre çocuk fikri, geleceğe dair bir vizyonu, gelecek için canlı bir mesajı 
anlatır fakat televizyon gelecekten bağımsız şimdinin sesidir ve bu 
yüzden de televizyonla gelecek ya da çocuk yoktur herkes 20-30 yaş 
arasında bir yerde sabitlenmiştir (Postman, 1981, s. 386).

Postman, Çocukluğun Yok Oluşu ile medya ekolojisi çerçevesinde 
iletişim teknolojilerinin, topluma ait bir kültürel düşünce olarak çocuk-
luğun var oluşundan yok olmasına doğru ilerleyen süreçteki etkisine, bu 
değişime ilişkin toplumsal bilincin kodlanmasına matbaa, telgraf ve tele-
vizyonun yönlendirici vasfına odaklanmıştır. Matbaanın, Innis’in fikirleri 
doğrultusunda bilgi tekeli olarak aile ve okulu çocukluğun karşısına 
yerleştiren yanlı tavrı karşısında televizyonun, enformasyonu sıradan 
ve standart biçimde tüm kitlelere eş zamanlı ve ayrım gözetmeksizin 
iletmesi sonucu çocukluk ile yetişkinlik arası farkın azalması, farklı tek-
nolojilerin farklı önyargılarla kültürü, bilinci değişime uğratacak güce 
sahip olduğunu göstermektedir. 

Postman, çocukluğun, televizyonun yaygınlaşmasıyla yetişkinler 
dünyasındaki anlamını kaybedişini vurgulamak ister. Seren Demiral 
(2018), Postman’ın çocuk ve yetişkin dünyaları arasındaki ayrımın tele-
vizyon ile ortadan kalktığı iddiasının değerinin teknolojinin gündelik 
hayattaki dönüştürücü etkisiyle pekiştiğini öne sürer. Fakat çocukların, 
yetişkinlerin dünyasına kolayca erişiyor olmalarının kendilerine özgü ve 
öznelliklerini koruyan bir anlam dünyası üretemeyecekleri anlamına gel-
mediğini dolayısıyla Postman’ın öne sürdüğü üzere tarihsel ve toplumsal 
bir kavram olarak çocukluğun yok olduğundan söz edilemeyeceğini 
savunur (Demiral, 2018, ss. 13-14). Günümüzde çocukluk kavramı için 
alternatif durumlar söz konusudur. Dijitalleşmeyle birlikte yetişkinler 
dünyasına adım atması kolaylaşan çocukluk, kendine özgü bir var oluşla 
ve özne olarak kendini dijital çocuk gibi kavramsallaştırmalar çerçeve-
sinde üretmektedir. Postman’ın televizyon gibi kitle iletişim araçlarının 
çocukluk kavramını şekillendirerek yok oluşuna zemin hazırladığına 



61

Pelin Büyükgaga Birlik

yönelik tezi, dijital dönemde çocukluğun, aktif bir özne olan çocuk tara-
fından farklı biçimlerde yeniden üretimi üzerinden kendine yeni yollar 
bulmaktadır. 

Müfredat Olarak Televizyon: Eğlenerek Öğrenme ve Kültürün 
Yeniden Üretimi

Neil Postman, iletişim teknolojilerinin gelişimiyle gerçekleşen top-
lumsal değişimleri odak noktası haline getirerek eserlerinde işler. Erol 
Mutlu (2005), iletişim teknolojilerinin artışıyla Postman’a göre yaşanan 
toplumsal değişimi ele alarak telgrafın icadıyla başlayan bu değişimin 
televizyonla doruğa çıktığını belirtir. Mesajı alan ve ileten arasındaki 
bağın telgrafın icadıyla koptuğunu, mesajların iletim hızıyla beraber 
sayısının da artış gösterdiğini ve bunun da bireyler için anlamlı bağ-
lamlardan yoksun, önemsiz ve hatta tutarsızlaşan enformasyon selinin 
ortasında yaşamayı gerekli kıldığını dile getirir. Bu doğrultuda televiz-
yon, eğlendiren ve hayata ilişkin birbirinden kopuk bilgileri barındıran 
bir kurguyla gerçeklik unsuru adı altında gerçeklikten uzak enformas-
yona bireyi maruz bırakırken insanın düşünme ve gördüklerini analiz 
edebilme kabiliyetini köreltmiştir (Mutlu, 2005, s. 78). Kitle iletişim araç-
larının insanla etkileşimi ve kültüre yön verecek türde bir eğitim kanalına 
dönüşmesi durumu Postman’da şu sözlerle vurgulanmıştır: “Dilimiz 
medyamızdır. Medyamız metaforlarımızdır. Metaforlarımız kültürümü-
zün içeriğini yaratır” (Postman, 2023, s. 38). 

Medyanın dönüştürücü karakteri ve kültürün yeniden üretimindeki 
rolü, Postman’a göre medyanın epistemolojiyle sıkı ilişkisine işaret eder. 
Postman, epistemolojinin bilginin kökeniyle ilgilenen ve hakikat tanım-
larına yönelen yapıda olduğunu ve bilgi ileten medyanın da hakikat 
üretiminde payı olduğunu savunur (Postman, 2023, s. 40). Bu anlamlı 
yakınlık üzerine “Hakikat tanımlarının, en azından kısmi düzlemde, bil-
ginin iletilmesini sağlayan iletişim medyasının karakterinden türediğini 
göstermek istiyorum. Medyanın epistemolojilerimizin içine nasıl dâhil 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

62

edildiğini tartışmak istiyorum” (Postman, 2023, s. 40) der. Hakikatin 
üretimi ve dağıtımında öncü roldeki medyanın, televizyon gibi yeni türle-
rinden bazıları yanlı bir hakikat aracı olarak öğretim programına dönüşür.

Postman (2023), matbaa temelli epistemolojinin gerilediğini ve tele-
vizyon temelli epistemolojinin yükseldiğini ve bunun hakikate ilişkin 
fikirleri de değişime uğrattığını belirtir (Postman, 2023, ss. 48-49). Harold 
Innis’e göre tüketim odaklı bir toplumun oluşumuna katkı sunan baskı 
makinelerinin yarattığı düzensizlik ortamında din ve zamana yer olma-
ması düzen arayışı üzerinden güce başvurmayı kolaylaştırmıştır (Innis, 
2006, s. 213). “Mekanikleşmiş iletişim, süre giden yanlılığı içinde, (…) hâlâ 
zaman ve mekânın önemini değerlendirmenin daha iyi araçlarını bulma 
gereksinimiyle karşı karşıya. Bu rolü (…) ne televizyon ne de şu an yaşa-
makta olduğumuz bilgisayarlaşma aşamasının temsil ettiği sayısal mantık 
oynayamadı” (Innis, 2006, s. 213). Innis’in de anlatmaya çalıştığı gibi mat-
baanın yarattığı düzen ve güç arayışının aksine televizyon ve bilgisayar, 
zaman ve mekânın değerlendirilmesine ilişkin yeni bir araç aranmasını 
gerektirmez çünkü onlar zaman ve mekânın yerine geçen düzen araç-
ları olmuşlardır. Televizyonun müfredata dönüşmesi ve zamanı, mekânı 
kuşatacak şekilde eğitsel bir anlam kazanarak günlük yaşamın önemli 
bir parçası haline gelmesi olağan bir hâl almıştır. Postman’ın ifadesiyle 

“televizyona bir müfredat demenin doğru olduğunu düşünüyorum. (…) 
Müfredat, amacı gençlerin zihnini ve karakterini etkilemek, onlara bir 
şey öğretmek, eğitmek veya yetiştirmek olan, özel olarak kurgulanmış 
bir bilgi sistemidir” (Postman, 2023, s. 185). 

Postman, Amusing Ourselves to Death (1985) eserinde Amerika’nın 
kamusal söyleminin eğlence formuna dönüştüğü bir kültürden ve 
siyaset, din, eğitim, haberler ve ticaretin gösteri dünyasının bir parçası 
haline geldiğinden söz eder (Postman, 2023, s. 26). Postman, kamusal 
söylemin içeriği ve anlamının dönüşümünde matbaa çağının gerilerken 
televizyon çağının yükselişini analiz konusu olarak ele alır. Bu noktada 
Marshall McLuhan’ın fikirlerinden etkilendiğini açıkça belirten Postman, 
McLuhan’ın kültürün içini görebilmek için onun söyleşi araçlarına 



63

Pelin Büyükgaga Birlik

yönelmeyi salık veren öğretilerine bağlı olduğunu da eklemeyi ihmal 
etmemiştir (Postman, 2023, s. 31). Kültürün, resim, alfabe, televizyon ve 
diğer iletişim ortamıyla baştan yaratılması McLuhan’ın ortam mesajdır 
ifadesiyle kastettiği durumdur. Postman’a göre bu aforizmanın tadilatı-
nın gerekliliği, mesajın dünyaya dair somut bir ifade simgesi olmasından 
kaynaklıdır çünkü medyanın formları ve sembolleri bu tür ifadelerde 
bulunmamakta dikkat çekmeyen ama güçlü imalar taşıyan metaforlara 
benzemektedirler (Postman, 2023, s. 33). Postman, yazıdan elektroniğe 
geçişte yaşanan büyük değişimin, yazı veya saat gibi bir tekniğin kül-
türüne geçişin zamanın akışını, düşünce şeklini ve kültürün içeriğini 
dönüşüme uğratması olduğunu belirtir. Ona göre bu, ortamın metafor 
olması durumuna karşılık gelmektedir (Postman, 2023, s. 36).

Postman, Amerika’da büyük bir medya-metafor değişiminin gerçekleş-
tiğini ve bunun kamusal söylemi tehlikeli bir saçmalığa dönüştürdüğünü 
çalışmasında ise bu durumunu fark edilir kılmayı hedeflediğini söyler 
(Postman, 2023, s.39). Bu doğrultuda matbaa temelli epistemolojinin geri-
leyerek televizyon temelli epistemolojinin yükseliş göstermesi kamusal 
yaşam için ciddi sonuçlar doğurmuştur. Postman, medya ekolojisinin tek-
noloji-kültür ilişkisine atıfta bulunacak şekilde kültürün sözden yazıya 
ve matbaadan televizyona geçişinin hakikate yönelik fikirleri değişime 
uğrattığını savunur. Kültürlerin, medya değişimleriyle önemleri artıp 
azalır ve hakikat de insanla ve icat ettiği iletişim teknikleri ile yakın ilişki 
içindedir (Postman, 2023, ss. 48-49). Dolayısıyla döneme damgasını vuran 
yeni iletişim teknolojileri salt teknik anlamında bir ilerlemeyi ifade etme-
mektedirler. Onlar, getirdikleri yeni teknolojide yanlılığı içeren söylem 
ve kabullere dayalı yeni bir kültürün topluma yerleştirilmesinde ortam 
oluşturma vasfını üstlenmektedirler.

Postman, medyaya ilişkin üç önemli savda bulunur. Bunlardan ilki, 
önemli bir yeni ortam söylem yapısını, zekânın belli biçimlerde kul-
lanılmasını teşvik ederek, belli bir içerik türünü talep edip doğruyu 
söylemenin yeni formlarını oluşturarak değişime uğratır. İkincisi, 
medyanın çevreyle benzeştirildiği bir bakış sunmaktadır. Sembolik 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

64

ortamların doğal ortamlara benzer şekilde kullanım şekilleri ve değeri 
azalır. Elektronik medya da sembolik ortamın karakterini geri alınamaz 
bir ölçüde değişikliğe uğratmaktadır. Amerika, bilgi ve fikir bakımından 
basılı sözcüklere değil televizyona bağlı bir kültürdür. Üçüncü sav ise 
televizyon temelli epistemolojinin kamusal iletişime zarar verdiği düşün-
cesidir. Tipografinin kültürün çevresine ve televizyonun da merkezine 
geçmesiyle kamusal söylemlerdeki ciddiyet, açıklık ve değer gerileme 
göstermiştir (Postman, 2023, ss. 51-54). Sonuçta basılı sözcüklere dayalı 18. 
ve 19. yüzyıldaki Amerikan kamusal söylemi ciddi olup rasyonel savlara 
tutunmaktaydı bu da anlamlı içeriklerin oluşumuna zemin oluşturmuştur 
(Postman, 2023, s. 80). Postman, Amerika’da matbaa egemenliğine dayalı 
ürünlerin kamusal söylemi etkilemesi sürecini “izahat çağı” olarak nite-
lendirmektedir. İzahat, bir ifade aracı ve öğrenme yöntemi olarak nitelikli 
söylemlere yönelik yanlılığı destekleyen tipografik ortamla güçlenmiştir. 
Bu süreç, akıl ve düzenin değer gördüğü nesnellik kapasitesinin geniş 
olduğu bir dönemdir. 19. yüzyıl sonlarında ise izahat çağı yerini “gösteri 
dünyası çağı”na bırakmıştır (Postman, 2023, ss. 92-93). İzahat çağının son-
lanması telgrafın icadıyla ilişkilidir. Telgraf bilginin değerinin toplumsal 
kararlar alma ve eylemlere hizmet etmede aranması yerine ilgi çekmesi, 
yeni olmasında aranması düşüncesini ortaya çıkarmıştır. Bu sebeple 
Postman’a göre telgraf, bilgiyi bir metaya dönüştürmüştür (Postman, 
2023, s. 96). Telgrafın yarattığı ve sonraki teknolojilerin de büyüttüğü 
sorun, bilgi ve eylem arası ilişkinin soyut ve mesafeli olması, bilgi bolluğu 
probleminin yaşanmasıdır. Telgraf, kamusal söylemi tutarsızlaştırmıştır 
ve telgraf bu yönüyle tipografinin karşıtıdır çünkü onun gücü, bilgiyi 
derleme açıklama ya da analiz değil onu taşıma kapasitesidir (Postman, 
2023, ss. 99-100). 19. yüzyılın sonu ve 20. yüzyılın başında iletişime dair 
telgraf ve fotoğraf baskın bir medya konumundaydı. Televizyon, telgraf 
ve fotoğrafın önyargılarını güçlendirip görsellik ve acilliğin etkileşimini 
gerekli kıldı. Bu bakımdan Postman için televizyon, yeni epistemolo-
jinin yönetiminin merkezinde yer almaktaydı (Postman, 2023, s. 109). 
Kendi deyimiyle “televizyon, ‘meta-ortam’ statüsüne ulaşmış haldedir 
yani sadece dünyayla ilgili bilgilerimize değil bilme şekillerimizle ilgili 
bilgilerimize yön veren bir araçtır” (Postman, 2023, s. 110).



65

Pelin Büyükgaga Birlik

Postman’a göre televizyon bir teknoloji değil bir ortamdır. Teknoloji, 
özel bir sembolik kod ile toplumsal ortamda yer bulup ekonomik ve 
politik bağlamlara sızdığında bir ortama dönüşmektedir. Teknoloji bir 
makine iken ortam makinenin yarattığı toplumsal ve entelektüel çevre-
dir. Bununla birlikte her teknoloji kendi gündemine ve belli bir önyargıya 
sahiptir dolayısıyla televizyon teknolojisi de yanlılığa sahiptir (Postman, 
2023, ss. 116-117). Postman, bu anlatısıyla teknolojiyi ortam olarak top-
lumla ilişkili ve onu dönüştürme yetisine sahip bir araç olarak ele almış 
ve medya ekolojisi geleneğine ait bir bakışla televizyon, Amerika top-
lumunun bilinç ve kültürünü değiştiren bir unsur olarak görünürlük 
kazanmıştır.

Televizyon, haberin içeriğini tanımlayabilen, haberi eğlenceyle eş 
anlamlı hale getiren ve eğlenceye dayalı haberi de kültürel bir içeriğe 
dönüştüren kamusal bilgiye erişim ortamıdır (Postman, 2023, ss. 145-147). 
Televizyonda izlenen şey, tarihsellikten uzak, basit, önemsiz ve bağlamsal-
lıktan kopmuş bilginin, eğlenceye dönüştürülmüş formda sunulmasıdır. 
Televizyon çağında bilgi ortamı farklılaşır, televizyondaki bilgi bolluğu-
nun korkutucu olduğu ve bu bağlamsız tarihsellikten yoksun bilgilerden 
korunmanın herhangi bir yolunun olmadığı bir durum ortaya çıkar 
(Postman, 2023, s. 179). Okuma eylemine dayalı bilgi ortamı zayıflayıp 
yerini televizyona bırakır ve bu, Postman’ın da belirttiği gibi sessiz bir 
geçiştir. “Televizyon, kitapları yasaklamak yerine, basitçe onların yerini 
alır” (Postman, 2023, s. 180). Bu yer değişikliği Postman’ın öne sürdüğü 
Batı sistemindeki eğitim krizlerinden üçüncüsüne sebebiyet vermekte-
dir. İlk kriz, sözlü kültürden alfabe yazan kültüre geçişti ve ikincisi ise 
matbaanın icadı sonucu yaşanan radikal dönüşümleri ifade etmekteydi. 
Üçüncü kriz, Amerika’da elektronik devrimin özellikle televizyonun icadı 
sonunda gerçekleşmiştir. Bu kriz, televizyonun gençlerin zamanı, ilgisi 
ve bilişsel alışkanlıklarını kontrol edebilme gücüne ulaşmış olmasıdır. 
Dolayısıyla Postman, televizyonun kendisinin bir müfredat olduğunu 
düşünür. Çünkü televizyon, gençlerin zihnini, karakterini etkileyen 
onlara bir şey öğretmek ve onları yetiştirmek amacıyla özel olarak kur-
gulanmış bilgi sistemidir ve okul müfredatının değerini olumsuz yönde 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

66

etkileyecek kadar onunla başarılı bir rekabet halindedir. Televizyonun, 
eğitim felsefesine sağladığı katkı, eğitim ve eğlencenin birbirinden ayrıl-
maması gereken şeyler olarak düşündürmesidir. Televizyonun sunduğu 
eğitim felsefesi üç buyruğa bağlıdır. Bunlardan ilki, hiçbir önkoşula sahip 
olmama ve hiçbir izleyiciyi dışlamamadır. İkincisi, hiçbir karışıklığa 
sebep olmaması, bilginin erişilebilir olup öğrencinin memnun kalma-
sını öncelemesidir. Üçüncüsü ise izahatlardan uzak durması, eğitimin 
hareketli imgelerle gerçekleştirilen ve müzikle desteklenen bir hikâye 
anlatı formunda sunulmasıdır. Böylece televizyon, öğretimin eğlenceli 
faaliyetlere dönüşmesine ön ayak olmuştur (Postman, 2023, s. 184-188).

Televizyonun olumsuz dönüştürücü etkilerinden kurtulmak bilgi-
nin yapısı ve etkilerine yönelik farkındalığı sağlayan medya bilincine 
ulaşma ile mümkündür. Postman, bunun için iki çözüm önerisi sunar. 
Bunlardan ilki, televizyonun haberler, politik tartışmalar ve dini düşünce-
lerle ilgili kavramları nasıl baştan yapılandırdığı ve alçalttığını gösterecek 
televizyonun nasıl izlenmesi gerektiğine dair kapı aralayabilecek tele-
vizyon programlarının üretilmesidir. Postman bunu anlamsız bir yanıt 
olarak niteler. İkincisi ise sorunu çözebilecek olan tek kitlesel iletişim 
ortamına, okullara yönelmeyi gerektirir ki bu, ona göre umutsuz bir 
yanıttır. Postman, eğitimcilerin televizyonun öğrenciler üzerindeki etki-
lerden haberdar olduğunu, bunu bilgisayarın gelişiyle yoğun biçimde 
tartıştıkları için medya bilincine sahip olduklarını belirtir. Fakat bu bilinç 
eğitimi kontrol etmek için televizyondan nasıl faydalanabiliriz sınırında 
kalmış, henüz televizyonu kontrol etmek için eğitimden nasıl yararla-
nabiliriz sorusuna geçememiştir. Yine de okul, gençlere kültürlerinin 
sembollerini nasıl yorumlayacaklarını öğretecek yerdir ve Postman’a 
göre bir gün bilgi formlarıyla aralarına nasıl mesafe koyabileceklerini 
de öğretecek müfredata sahip olmalıdır (Postman, 2023, s. 203-204). 
Postman, Televizyon: Öldüren Eğlence eseriyle Çocukluğun Yok Oluşu ile 
gerçekleştirdiği çalışmayı ilerletmiştir. Çocukluğun matbaa ile televiz-
yon arasında varlığının ve dönüşümünün ana hatlarını çizen Postman, 
Televizyon: Öldüren Eğlence eseriyle teknolojinin ortama dönüşerek birey-
ler üzerinde söz sahibi olduğu televizyon ortamının yalnızca çocukluk 



67

Pelin Büyükgaga Birlik

fikrini değil bilginin kendisine olan farkındalığı etkileyecek türde bir 
eğlence perdesiyle bilinçleri, kültürü denetim altına aldığını öne sürer. 

Mitleşen Teknolojinin Yarattığı Ekolojik Dönüşümler: Teknopoli ve 
Bilgi Fazlalığı

Teknolojinin yeni ortamlarıyla insanlığa bilgi edinmede haberleşmede 
kolaylık sağlar. Fakat iletişim teknolojilerinin çeşitliliği hem bilgi mik-
tarını artırarak insanlığı bilgi selinin içine sürükler hem de teknolojinin 
mitik bir canlı haline gelmesine ve insanın kendi yaratımı olan bu araç-
ların boyunduruğu altına girmesiyle teknolojik determinizme zemin 
hazırlar. Postman’a göre “mesele tekniğin zaferidir, tekniğin kutsallaş-
tırılması ve diğer imkânları göz ardı etmesidir. (…) Sahibine itaat etmeyen 
bir robot misali teknik de özerk bir hâl almaktadır” (Postman, 2016, s. 137). 
Teknolojinin mitleşmesi, Postman’ın medya üzerinden anlamlandırdığı 
bir durumu temsil eder. “Bir mit, bilincimize görülemeyecek kadar derin-
den kök salmış bir düşünme şeklidir. Şimdi bu, televizyonun izlediği 
yoldur” (Postman, 2023, s. 110). Bu durumun açıklanması için öncelikle 
Postman’ın teknolojik değişimle ilgili fikirlerine değinilmelidir.

Postman’ın teknolojilerin insan üzerindeki etkisine olan bu ilgisinin 
kaynağı olabilecek ölçütler onun teknolojik değişime ilişkin beş fikrine 
dayanmaktadır. Postman’ın teknolojik değişim hakkındaki beş mad-
deden oluşan fikri önemlidir. Bu fikirler 1998’de Colorado’da yapılan 
toplantıda sunduğu konuşmada yer almaktadır. Postman (1998), konuş-
masını “Five Things We Need to Know About Technological Change” 
olarak adlandırdığını ve buradaki tartışmaları otuz yıllık teknolojik deği-
şim tarihi çalışmalarına dayandırdığını söyler (Postman, 1998, s. 1).

Postman (1998), teknolojik değişim hakkındaki beş fikrinden ilki, tek-
noloji için her zaman bedel ödendiğidir. İkincisi, her zaman kazananların 
ve kaybedenlerin olduğudur ve kazananlar, kaybedenleri gerçekten 
kazanan olduklarına ikna etme çabasındadırlar. Üçüncüsü, her büyük 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

68

teknoloji, epistemolojik, politik veya sosyal bir önyargı taşır. Bunlar 
bazen insanlığın avantajınadır bazense değildir. Matbaanın sözlü gele-
neği yok etmesi, televizyonun kelimeyi azaltması bunlara örnek olabilir. 
Dördüncüsü ise teknolojik değişim ekolojik olduğundan her şeyi deği-
şime uğratır. Son olarak beşincisi, teknolojinin doğal düzenin bir parçası 
gibi efsanevi olma eğiliminde ve insanlar için iyi olandan daha fazlasını 
kontrol etme eğiliminde olduğudur (Postman,1998, s. 5).

Postman’ın teknolojik değişimle ilgili ilk fikri, Fautsvari bir pazar-
lık olarak adlandırdığı teknolojinin hem vermesi hem de alması yani 
değiş tokuş içermesi durumudur. Bu, her yeni teknolojinin insanlara 
sunduğu avantajlar olduğu kadar dezavantajların da olması demektir. 
Matbaanın entelektüel yararlarına rağmen maliyeti yüksektir ve vatan-
severlik duygusu ile dini değerleri indirgeyici ve olumsuz biçimlere 
dönüştürmüştür. Dolayısıyla Postman’ın ilk fikrine göre kültür, tekno-
loji için her zaman bedel ödemektedir. İkinci olarak teknolojinin avantaj 
ve dezavantajları insanlar arasında eşit bir biçimde dağılmamıştır. Yeni 
bir teknoloji kimine yarar kimine ise zarar sağlar hatta kimini de hiç 
etkilemeyebilir. Ona göre matbaanın Tanrı’nın sözünü her eve kolayca 
ulaştırmasıyla kilise hiyerarşisinin otoritesi zayıflamış Protestanlar bunu 
alkışlarken Katolikler öfkelenmiş ve Postman gibi Yahudi olan kesim ise 
umursamamıştır (Postman,1998, ss. 1-2). Üçüncüsü ise her teknolojinin 
insanları yönlendiren bir yapıyı içerdiği, insanların dünyayı anlamlandır-
malarında, duygusal eğilimlerinde zihinlerini biçimlendirici bir felsefeye 
sahip olduğudur. Dördüncüsü ise teknolojinin ekolojik bir doğaya sahip 
olmasıyla ilgilidir. Yeni bir teknoloji dönülmez bir değişime kapı aralar 
örneğin matbaa icat edilir ve pek çok şeyi değiştirir, televizyon da ica-
dından sonra evi, okulu, siyaseti etkileyecek bir gelişime kapı aralamıştır. 
Beşinci fikir ise medyanın mitleşme eğilimi taşıdığıdır. Teknolojilerin 
birer icat olduğu insanlar tarafından unutularak onlara efsanevi ve doğa-
nın armağanı gözüyle bakıldığından teknoloji tehlike haline gelmiştir. 
Böylece teknolojiler ve insanların rolü yer değiştirir, tekno-determiniz-
min kabulüyle teknolojiler insanları etkiler ve yönlendirir. Postman’a göre 
teknolojinin gerekli bir iyilik olduğuna inanç yanlış bir mutlağı temsil 



69

Pelin Büyükgaga Birlik

eder ve insanların teknolojiye olan hevesi, bir tür putperestliğe dönüşe-
bilir. Bunu önlemenin yolu ise onun insan ürünü olduğunu hatırlamak 
ve teknolojinin iyilik ya da kötülüğünün insanın ona yönelik farkında-
lığıyla yakından ilişkili olduğunu kavramaktır (Postman, 1998, ss. 3-5).

İletişim teknolojilerinin mitleştirilmesi, bilgi fazlalığı sorununu 
gündeme getirir. Gül Batuş (2005), iletişimin toplum ve kültürden 
bağımsız olmayan bir kavram olduğunu ve Postman’ın da farklı iletişim 
biçimlerinin farklı kültür ve toplumsal yapıların oluşmasına ön ayak 
olacağını belirttiğini ifade eder. Postman’a göre iletişim toplumları 
yerine “iletişime doymuş toplumlar” ifadesi 21. yüzyıl toplumlarını 
tanımlayabilmek için daha uygun bir kullanım olacaktır. Çünkü ona 
göre, insanlık 19. yüzyılın ikinci yarısı ile birlikte enformasyon eksik-
liğini gidermek adına daha çok haberi en geniş kitlelere iletmek gibi 
bir problemi çözmeyi kendine dert edinmiş ve bunun sonucunda da 
günümüzde enformasyon doygunluğu olarak adlandırılabilecek çok ve 
anlamsız haberin varlığı sorunu ortaya çıkmıştır (Batuş, 2005, s. 264). 
Postman’a göre bilgi patlaması, bürokrasinin bilgiyi yönetmesiyle ve 
bürokrasi uygulayacak kurum ve kişilerin artışıyla birlikte bilgi miktarı-
nın artışını anlatır (Postman,2016:86). Böylece bilgi fazlalığı probleminin 
aslında teknolojinin, tekniğin, iletişimin hızlı gelişimiyle ilgili olduğunu 
söylemek mümkündür.

Postman’ın, teknolojiye ilişkin sunduğu eleştirel analizlerden biri 
Technopoly: The Surrender of Culture to Technology (1992) eseridir. Bu eserle 
Postman, teknolojinin düşünce ve kültür üzerinde fark edilmeyen etkile-
rine odaklanırken teknolojinin tanrılaşması olarak gördüğü ve eleştirdiği 
teknopoli’ye, sosyal kurumlar ve uygulamaların egemenliklerini nasıl 
teslim ettiğini ele almıştır (Llorente, 2024). Postman, bu çalışmasında 
teknolojinin ne zaman, nasıl ve neden tehlikeli bir düşmana dönüşebile-
ceğini anlatma girişiminde bulunur. Ona göre “teknolojinin kontrol dışı 
büyümesi insanlığın hayati kaynaklarını yok etmektedir (…) Teknoloji, 
ahlâki temelden yoksun bir kültür meydana getirmektedir. İnsan hayatını 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

70

yaşamaya değer kılan zihin yöntemlerine ve sosyal ilişkilere zarar ver-
mektedir” (Postman, 2016, s. 8).

Postman, Harold Innis’in teknolojik icatlarla ortaya çıkan bilgi tekelleri4 
kavramsallaştırmasını temel alarak teknolojinin faydalarının ve zararları-
nın eşit bölüştürülmediği düşüncesini savunur. Yeni teknolojiler kazanan 
ve kaybedenlerin olduğu, Innis’in savunduğu anlamda teknolojinin işle-
yişi üzerinde kontrol sahibi olanlar ve bu güçten yoksun olanlar gibi 
insanları birbirinden farklılaştıran sınıfları meydana getirebilir, benzer 
gelişmeler yaratabilirler (Postman, 2016, s. 14). Burada Postman’ın tekno-
lojinin değişime ilişkin beş fikrinden ve medyanın ekolojik karakterinden 
izler bulmak mümkündür. Çünkü medyanın, değişimleri kendi iste-
diği yönde tetikleyen bir yapısı vardır ve belli bir yanlılığı barındırır. 
Postman’ın da belirttiği üzere “iyice yerleşmiş her teknoloji, dünyayı 
özgün bir biçimde inşa eden, bir şeyi diğerlerinden değerli sayan, bir 
düşünceyi, bir beceriyi, bir tutumu diğerlerine göre daha sesli dile geti-
ren ideolojik bir önyargıdır” (Postman, 2016, s. 18). Postman’a göre bu 
önyargılar teknolojik değişimin başlangıç safhasında her zaman açık 
olmayabilir. Saatin, ortaya çıkışı manastırın işlerine düzenleme getiril-
mesi amacını taşıyordu. Kimse saatin insan eylemlerini eş zamanlı hale 
getirecek bir icada dönüşeceğini ve düzenli üretim ve çalışma ortam-
ları için bir gereklilik olacağını bilemezdi. Sonunda saat, kapitalizmi 
mümkün kıldı ve hayret verici bir şekilde kendini çok katı bir biçimde 
Tanrı’ya adamak isteyenlerin icat ettiği bu alet, kendini para kazanmaya 
adayan insanlara en çok yararı sağladı (Postman, 2016, ss. 19-20).

Postman, teknolojik değişimin ekolojik bir yapıda olduğunu savun-
maktadır. Buna göre “yeni bir teknoloji ne bir şey ekler ne de çıkarır; her 
şeyi değiştirir” (Postman, 2016, s. 22). Her teknoloji meydana geldikten 
sonraki dönemi dönülmez bir biçimde değişime uğratır. Postman, yeni 

4    “Bilgi tekelleri, kısmen üzerine inşa edilmiş oldukları iletişim araçları-or-
tamlarıyla ilişkili olarak geliştiler ve çöktüler; dini, yerinden yönetimi, zamanı 
ya da gücü, merkezileşmeyi, mekânı vurgulamaları gibi bunu sırayla yapma 
eğiliminde oldular” (Innis, 2006, s. 248).



71

Pelin Büyükgaga Birlik

teknolojilerin düşünülen şeyleri, düşünce yollarını ve düşüncelerin geliş-
tiği alan olan toplumun doğasını değişime uğratmaktadır. Postman için 
bu değişim, tuhaf ve tehlikeli nitelikte olduğundan teknopoli şeklinde 
isimlendirilmektedir (Postman, 2016, s. 24). Postman, teknoloji ile kültür 
ilişkisini kuracak biçimde ve içinde bulunduğumuz koşulları anlamlı 
kılabilecek türde bir kültür sınıflandırması yapar. Bunlar; alet kulla-
nan kültürler, teknokrasiler ve teknopolilerdir. Alet kullanan kültürler, 
hayatın belirli problemlerine acil çözümler üretilen saban, yel değirmeni 
gibi icatlara dayalıydı ve teknolojilerin niceliği bu kültürlerde belirleyici 
değildi (Postman, 2016, ss. 26-27). Teknokrasiler, içinde bulunduğu kül-
türün düşünce dünyasında önemli bir rol oynar. Aletler, kültüre uyum 
sağlamak yerine kültürün kendisi olmak için ona saldırıda bulunur-
lar. Postman, modern teknokrasileri üç büyük icada dayandırır. Bunlar; 
zaman kavramının anlamını değiştiren “mekanik saat”, sözlü gelene-
ğin varlığını hedef alan “matbaa” ve Hristiyanlığın temel önermelerini 
yıkan “teleskop” olarak her biri kültürle aletler arasında yeni bir ilişki 
meydana getirmiştir. Postman, bu üç icattan en büyük önemi ise gökyüzü 
hakkında daha önceki bilimsel bilgilere kesinlik kazandırarak bu sayede 
Batı ahlâkının merkezinde bir çöküş yaşatması sebebiyle teleskopa verir 
(Postman, 2016, s. 32). Teknokrasi, gelenekle bağları gevşetirken ilerleme 
fikrinin gelişimi bu dönemde sağlanmıştır. Teknokrasi dünyanın hızlan-
masına olanak tanırken zaman, teknoloji tarafından sıkıştırılmış, hayat 
akışı hızlanmıştı (Postman, 2016, ss. 47-48).

Postman’a göre teknopoli, totaliter bir teknokrasidir ve teknopoli 
olan tek kültür Amerika’dır (Postman, 2016, s. 51). Postman, teknopoli-
nin başlangıç alameti olarak Frederick W. Taylor’ın5 geliştirdiği bilimsel 
tekniğin varsayımlarını teknopoli düşünce dünyasına ilişkin ilk resmi 
taslak olarak görür. Buna göre, insan emeğinde temel amaç verimliliktir, 

5   Frederic Taylor, Bilimsel Metodun İlkeleri çalışması ile işçiler için Taylorist 
bir sistem inşa eder. Teknopolinin yapı iskeleti olan bu sistem bilimin ilkeleri-
ne dayanır. Sistemin işlemesi için Taylor’ın temel varsayımları olan; verimlilik, 
teknik ölçüm, nesnellik, uzmanlaşma ve ölçülebilirliğin sağlanması gereklidir 
(Postman, 2016, s. 53).



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

72

insan kararı belirsizlik ve öznellik taşır bu yüzden en temel ölçüm teknik 
ölçümdür. Bilimsel düşünce nesnelliğe dayanır ve vatandaşların işlerini 
en iyi uzmanlar idare edebilir. Taylor sistemindeki bu ilkelerle birlikte 
işçiler geleneksel usulleri terk etmek durumundaydı ve işçileri düşünme 
mesuliyetinden kurtaran sistem, onlar adına karar verip düşünecekti. 
Postman için bu, tekniğin insan adına düşünmesine dayanak oluşturan 
teknopolinin temel prensiplerinden biriydi. Bununla birlikte Postman, 
teknopolinin kökenlerini, toplum bilim oluşturmak için insanların nes-
neler olarak ele alınmasının önünü açan pozitivizmin kurucusu Auguste 
Comte ile de ilişkilendirir (Postman, 2016, ss. 53-54).

Postman, teknopolinin teknolojinin tanrılaştırılmasına dayalı bir kül-
türel ortam olduğunu belirtir. Bu durum, yeni bir sosyal düzen ihtiyacını 
doğurmaktadır (Postman, 2016, s. 73). Teknopoli, aile, okul, hukuk gibi 
sosyal düzeni sağlayan kontrol kurumlarının algı ve kanaatleri düzen-
leme gücünün zayıflamasına ve bilgiyi kontrol etmek adına bürokrasi, 
uzmanlık ve teknik makinelerden yararlanılmasına gereksinim duy-
maktadır  (Postman, 2016, s. 90). Teknopoli, bilgi akışının kontrolü için 
bürokrasi ve uzmanlık gibi teknik metodlara başvurur. Bürokrasi, bilgi 
akışını rasyonelleştirir ve onu verimli hale getirir (Postman, 2016, ss. 
83-85). Uzmanlık ise teknolojiyi kullanarak anket, test vb. üzerinden 
insanların düşüncelerine, inançlarına teknik bir form kazandırarak bilgi 
hareketliliğinin kontrolünü sağlamaya yardım eder (Postman, 2016, ss. 
88-89).

Postman, teknopolinin önemli kültürel sembolleri değersizleştir-
diğini anlatırken bunun reklamlar aracılığıyla gerçekleştiğini belirtir. 
Baskı, fotoğraf, sinema ve televizyon sayesinde dini ve milli semboller 
sıradanlaşmış toplumda bu konuya ilişkin ilgisizlik meydana gelmiştir 
(Postman, 2016, s. 158). Televizyon reklamları, teknopolinin merkezinde 
ticari çıkarların artırılması ve bunun için mevcut sembollerin kullanıl-
masına yönelik bir endüstriye bağlı hareket etmektedir. Reklamcılık bu 
endüstriye uygun biçimde kültürel suistimal yaratır ve tüketicinin ruh-
larını tüketmeye dönük şekil alır. Reklamlarla sembollerin erozyona 



73

Pelin Büyükgaga Birlik

uğramasına şahit olunur ve milli, kültürel değerlere dayanan anlatıları 
ortadan kaldırır ki bu da teknopolinin yıkıcı sonuçları arasında kendini 
gösterir (Postman, 2016, ss. 162-163). Postman’ın bu görüşü, önceki eser-
lerinde savunduğu bir düşünceyi anımsatır. Televizyon, geçmişi, geleceği 
yok sayan ve şimdiyi eğlence olarak sunan bir kutudur. Buna benzer 
şekilde reklam, kültürel değerleri, milli sembolleri anlamsızlaştırarak bir 
ülkenin kendine özgü değerlerine yönelik bir saldırıda bulunmaktadır. 
Postman, sınırsız ilerleme, maliyetsiz teknoloji ve sorumsuzca özgürlük 
düşünceleriyle teknopolinin anlatısının oluştuğunu ve bu anlatının ahlâki 
bir merkezden yoksun olduğunu belirtir. Merkezde verimlilik, kazanç, 
ekonomik gelişme yer alırken geleneksel anlatı ve semboller bir kenara 
konmaktadır (Postman, 2016, s. 170).

Postman, Teknopoli’de medyanın ekolojik dönüşümleri beraberinde 
getirdiği savını teknolojik belirlenimcilik kavramıyla ilişkilendirir. 
Sonuçta Postman’ın anlatmak istediği teknolojinin kültürü şekillendir-
medeki etkisine ahlâki gerilemenin eşlik ettiğidir. Kendisinin de ifade 
ettiği gibi “teknopoli terimi daha çok, teorileri ahlâki alanda işlevsiz 
kalan kültürlere verilen isimdir” (Postman, 2016, s. 80).

Âşık Direniş Savaşçısı Birey, Okul ve Aile Üçgeninde Değerler 
Eğitimi ve Medya Okuryazarlığının Önemi

Postman, çalışmalarında insan kültürünü yok etmeye doğru ilerleyen 
teknolojinin insanlık üzerinde yaratacağı hükümdarlığa dikkat çekmiş, 
çözüm olarak bireye, okula ve aileye sorumluluklar yüklemiştir. Birey 
olarak milli değerlerin korunmasını hedefleyen Âşık direniş savaş-
çısı olmayı, aile ve okula bu değerlere sahip çıkacak eğitimi vermeyi 
çözüm önerisi olarak sunar. Bu öneriler, teknolojilerin olumsuz karak-
terlerinin etkisinde kalan insanın teknolojiyle arasına mesafe koymasını 
öğütleyerek teknolojilerin insan üretimi oldukları için insan tarafından 
denetlenebileceğini hatırlatmayı amaçlar.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

74

Postman, Çocukluğun Yok Oluşu’nda çözümü aile ve okulda aramış, 
televizyon gibi ebeveyn otoritesini ve enformasyon denetimini zayıfla-
tan ortamlara rağmen ebeveynlerden çocukların medya ile ilişki süresini 
kısıtlayabilmesini, medya programlarının akılcı eleştirisini yaparak ente-
lektüel çocuk yetiştirebilecek nitelikte olabilmesini beklemiştir. Fakat 
ailenin bunları gerçekleştirebilme potansiyelini güç bulduğundan okulu, 
çocukluğun yok oluşundaki son savunma kalesi olarak görür. Postman’a 
göre okul, televizyonun bir uydusu haline gelmedikçe çocukların eğitil-
mesinde ve okuryazarlığın oluşumunda umut vadeden sosyal kurumdur 
(Postman,1983, ss. 150-152).

Postman, Televizyon Öldüren Eğlence çalışmasında ise çözüm noktasında 
okul ve eğitime yer vermiştir. Ona göre medyanın ele geçirdiği bilgi dene-
timi vasfını elinden alacak medya okuryazarlığına sahip olmak elzemdir. 
Postman, televizyon izlemeyi bırakmak yerine nasıl televizyon izlenir 
bilincini aşılamak ve televizyonda dini, milli, kültürel kavramlara dayalı 
programlar üretmek gerektiğini vurgular. Okulların rolüne dikkat çeken 
Postman, medyanın kontrolünü sağlamak için gereken eğitim yuvasının 
okul olduğunu, her gencin kültür ve semboller hakkında gereken bilgi-
leri alabilmesi için okullarda uygun müfredatların yer alması gerektiğini 
belirtir (Postman, 2023, ss. 203-204).

Postman, Televizyon: Öldüren Eğlence ve Çocukluğun Yok Oluşu eserle-
rinde eğitime incelikli bir vurguda bulunmuştur. Her ne kadar Çocukluğun 
Yok Oluşu, sadece durumun tespiti ve farkındalık yaratma girişimiyle 
kaleme aldığı ve öneri verme konusunda aile ve okulun önemine kısaca 
değindiği bir eser olsa da Televizyon: Öldüren Eğlence ile gösteri çağı diye 
adlandırdığı dönemde televizyonun etkin bilgi ortamı olarak eğlence 
hipnozuyla bilinçleri körelttiğini ve toplumun sürüklendiği bu olum-
suzluğun aşılmasında eğitim ve okulun başat unsurlar olduğunu belirtir. 
Postman’ın anlatmak istediği medya bilincine sahip olan bir toplumun 
kültürünün, siyasetinin, dininin, kültürel değerlerinin yeni teknoloji-
lere ilişkin çok sayıda bilginin yer aldığı öğrenme ortamlarının yarattığı 
bağlamsızlıktan kolayca etkilenmeyeceğidir. Bu bakımdan Postman’ın 



75

Pelin Büyükgaga Birlik

medya ekolojisine ait bakış açısı üzerinden yeni medyanın yaratabileceği 
ciddi ve dönüştürücü etkilere dair farkındalığının onu, eserlerinde top-
lumu bilinçlendirme çabasına yönelttiğini söylemek mümkündür. 

Postman’ın, Teknopoli’deki çözüm önerileri öncelikle bireysel ölçek-
tedir. Postman, Amerikan teknopolisinden korunmaya çalışanlar için 
Talmudi6 bir prensip sunarak Âşık direniş savaşçısı olmayı önerir. “Âşık 
kelimesiyle, çevrenizde gördüğünüz karışıklıklara, hatalara ve aptallık-
lara rağmen, bir zamanlar Birleşik Devletleri dünyanın umudu yapan ve 
bunu tekrar gerçekleştirebilecek kadar canlı olan hikâyeleri ve sembolleri 
daima kalbinize yakın tutmalısınız demek istiyorum” (Postman, 2016, s. 
174) der. Ona göre bu, ülkeye ait hikâye ve sembolleri yaşatma çabasında 
olmayı gerektirir. Öte yandan direniş savaşçısının, verimliliğin, insani iliş-
kilerin aşkın amacı olduğunu reddetmek, hakikate götüren tek düşünce 
sisteminin bilim olmadığına inanmak, aile ve dini ciddiye almak, tekno-
lojinin yararlarını takdir ederken bunların insanlığın en yüksek biçimi 
olmadığının farkına varmak şeklinde özelliklere sahip olması gerekti-
ğini savunur (Postman, 2016, ss. 174-175). Postman, çözüm noktasına, 
önem verdiği ve kültürün var olan probleme hitap etmesindeki en iyi 
yol olarak gördüğü eğitimi ve yeni bir müfredat önerisini koymaktadır. 
Bu eğitim, düşünce ve tutarlılık merkezinde, tarihe, bilimsel düşünceye, 
dilin güzel kullanımına, dinin ve sanatların kapsamlı bilgisine, insani 
teşebbüsün devamına vurgu yapmaktadır ve ancak bu şekilde teknopoli-
nin tarih karşıtı duruşunu, enformasyona doymuş ve teknoloji düşkünü 
karakterini ıslah edebilir (Postman, 2016, ss. 178-179). Postman çözüm 
önerisi olarak, gelenekleri ve tarihi yarattığı yeni kültürün dışında bıra-
kan teknopolinin karşısına geleneklere bağlı yaşamayı öğütleyen ahlâki 
prensipleri koymuş bununla birlikte somut bir çözüm yolu bulmak adına 
eğitime ve okula yönelerek teknopolinin zararlı etkilerinin yenilmesinde 
onlara büyük bir önem atfetmiştir.

6   Talmud, Yahudilerin din geleneğinde yorumlayıcı, açıklayıcı ve ahlâki me-
tinleri içeren kitaptır.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

76

Postman’ın çalışmalarında bireye, okula ya da aileye yüklenen sorum-
luluklar, değerler eğitimi ve medya okuryazarlığına ilişkindir. Ona göre 
birey ülkesinin kültürel değerlerine, tarihine, dini değerleri ve dilbili-
mine uygun bir biçimde yetiştirilmelidir. Postman, konuyla ilgili olarak 
en büyük yükün okula ve eğitim sistemine düştüğünü vurgular. Bununla 
birlikte teknolojik determinizmle başa çıkmak için medya kullanımında 
bilinçli olmayı öğütler. Postman’ın teknopoli olarak gördüğü çağ ile 
başa çıkabilmek değerler eğitiminin yanında medya okuryazarlığını da 
gerektirmektedir. “Medya okuryazarlığı, yazılı ve yazılı olmayan farklı 
formatlardaki (televizyon, video, sinema, reklamlar, internet vs.) ileti-
lere erişim, onları çözümleme, değerlendirme ve iletme yeteneği olarak 
tanımlanmaktadır” (İnceoğlu, 2006, s. 4). Postman’ın çalışmaları doğrul-
tusunda medyanın herkese açık bir içeriği sunduğu düşünüldüğünde 
medya okuryazarlığının yaygınlaşmasının iletişim teknolojilerinin yanlı 
ve yönlendirici tavrıyla başa çıkmadaki önemi ortaya çıkmaktadır. 

Sonuç 

Postman’ın, eserlerine bakıldığında eğitimci kimliğinin, yazdıklarıyla 
vermek istediği mesaja ve sunduğu çözüm önerilerine etki ettiği görül-
mektedir. Bu sebeple en büyük derdi gerçekleşen teknolojik değişimlerin 
toplumdaki kültürel yankılarının eğitime etkisi ve eğitimle çözülmesi 
gerekliliği olmuştur. Onun çabası, teknoloji ve kültür ilişkisini ahlâki 
ve hümanist açıdan inceleyerek toplumsal değerlerin çöküşüne ilişkin 
farkındalık yaratmaktır. Postman, medya ekolojisi geleneği bağlamında 
kaleme aldığı çalışmalarında iletişim teknolojilerinin zihinleri biçimlen-
diren, dönüşü olmayan değişimler yaratan ve mitleşme eğilimi altında 
insanları kontrol etme tehdidi barındıran ortamlar olduğunu vurgu-
lamıştır. Yeni medya teknolojilerinin yanlı ortamlar olarak görülmesi 
gerektiğini buna bir örnek olarak televizyonun haberin, bilginin anla-
mını boşaltarak eğlence adı altında gösteri dünyası çağını yarattığını, yaş 
fark etmeksizin toplumu içi boş, anlamsız ve yararsız bilgilerle kuşatarak 
gerçeklikten uzaklaştırdığını belirtir.



77

Pelin Büyükgaga Birlik

Postman, değişen zamanla birlikte teknolojilerin de toplumda beslediği 
davranış biçimlerinin ve kültürel anlamların değişime uğradığından bah-
setmiştir. Matbaanın meydana getirdiği okur-yazar toplumun tipografik 
kültürüne ilişkin karakterinde televizyonla birlikte çözülme gerçekleş-
miştir. Çocukluk ve yetişkinlik ayrımı üzerinden şekillenen toplumsal 
ilişki ve günlük yaşam, televizyonun icadıyla birlikte izleyicilerin ara-
sında ayrım yapılmadığı çocukluğun yetişkinlikten farkının kalmadığı 
bir ortama dönüşmüştür.

Postman, televizyonun ve diğer teknolojilerin mitleştirilmesinden 
yakınmaktadır. Ona göre yeni teknolojiler, insanın bir parçası ve günlük 
yaşamın bir gerekliliği halini alırlar ve zamanla doğal karşılanırlar. Bunun 
sonucunda kontrol edilmelerine ihtiyaç duyulmadığından teknolojilerin 
kazandığı özerkliklere ilişkin bir farkındalık da sağlanmaz. Postman’a 
göre kültürün teknolojiye teslimiyeti, insanın teknolojiler denetimindeki 
yaşamı teknopolidir. Teknopoli, Postman’ın medyanın yaratabileceği 
hümanizm karşıtı ortamda, insanın ahlâki değerlerden uzaklaştırıldığı, 
kendi ürettiği teknolojilerin hizmetinde olabileceği endişesinin bir yan-
sımasıdır. Teknopoli, Postman’ın insanlığa teknolojilerin insan yapımı 
olduklarını ve eğer onları kontrol altına almazlarsa Huxleyci bir bakış 
üzerinden değerlerden yoksun içi boş bir kültürün seri üretiminin 
mekanik unsurları olacaklarına ilişkin bir uyarı ve insanın teknolojiler 
karşısındaki üstünlüğünü hatırlaması üzerine bir farkındalık yaratma 
uğraşıdır. 

Neil Postman’ın çalışmalarının günümüzde önemi, insanlığın ilerlemesi 
yerine teknolojik ilerleme mottosuna hapsolmuş dünyada, teknolojile-
rin ortamına uygunluk sağlamamız için zihinlerimizin biçimlendiriliyor 
oluşuna dair farkındalık sağlama gayretinde gizlidir. Çocukluk gibi kav-
ramların günümüzde medya üzerinden yeniden yorumlandığı, kamunun 
bilgilendirilmesi amacı gütmesi gereken televizyonun içeriğinin yalnızca 
eğlence formuna dönüştüğü ve insanlığa ait bir kültür yerine tekno-
loji kültürünü konuştuğumuz bu çağda bilginin, teknoloji ve medyanın 
mesajını ileten yanlı doğrularına maruz kaldığımızın bilincinde olmak 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

78

önemlidir. Postman’ın tüm eserlerinde farklı konular üzerinden aşılamak 
istediği tam da budur. Günümüz, üretken yapay zekânın önderliğinde 
bilginin doğruluğuna duyulan şüphenin, dijital ortamların olmayanı ya 
da yalanı hakikat gibi servis etmesiyle doğan gerçekliğe güvensizliğin 
çağıdır. Bu noktada Neil Postman’ın göstermek istediği üzere teknolojinin 
insan ürünü olduğunu idrak etmek ve yaşamı teknolojik odağından insan 
odağına çevirerek insanlığın ilerlemesi için bir dünya kurmak gerekir.

Postman, eserlerinde vurguladığı hususlarla, gelecekte toplumun ve 
yaşamın gerçekliğine ilişkin sorgulamalardan uzak, düşünmeyi neden 
bıraktığını dahi bilmeyen ve kültürel bilinçten yoksun bireylerin oluşma-
ması adına iletişim teknolojilerinin birer ideolojik araç olabileceği gerçeği 
ile yüzleşip bunu doğru yönlendirmeyi öğütlemektedir. Postman, çözüm 
noktasında muhafazakâr bir perspektifle geleneksel değerleri geri çağıra-
cak ahlâki bir direnişi ve eğitimi en etkili araç olacak şekilde kullanmayı 
önermiştir. Geleneksel değerlerin çağrılması, üzerine çözüm önerileri 
sunduğu Amerika gibi modern ve kapitalist değerleri olan bir toplumda 
ne kadar mümkün olabilir bu kısmı tartışmalıdır. Eğitime gelince de 
Postman okuldaki müfredatın yeniden yapılandırılması gerekliliğini öne 
sürerken televizyonun da bir müfredata dönüştüğünü savunmakta fakat 
televizyon gibi ortamlara ilişkin yeterli medya okuryazarlığının sağlan-
madığını vurgulamaktadır. Bu noktada Postmancı bir bakışla yapılması 
gereken şey, var olanın aksine medyanın, gerçekliği sorgulayacak zihin-
ler yetiştiren ve kültürel bilinç aşılayan kullanışlı bir eğitim aracı olarak 
yeniden tasarlanmasıdır.

Kaynakça

Batuş, G. (2005). Neil Postman: İnsan Aklının, Kendi Yarattığı Teknolojiyle 
Dostluk Arayışı. Kadife Karanlık 21. yüzyıl İletişim çağını Aydınlatan 
Kuramcılar içinde (s. 261–275) (N. Rigel, Ed.), (2.b.) İstanbul: Su 
Yayınevi.



79

Pelin Büyükgaga Birlik

Carey, J. W. (1967). Harold Adams Innis and Marshall McLuhan. The 
Antioch Review, 27(1), 5–39. https://doi.org/10.2307/4610816 

Demiral, S. (2018). Dijital Teknoloji Aracılığıyla Çocuk Özneleşmesinin 
Olanakları. Doğu Batı Düşünce Dergisi(86), s. 13-35.

Gencarelli, T. F. (2000). The intellectual roots of media ecology in the work 
and thought of Neil postman. New Jersey Journal of Communication, 8(1), 
91–103. https://doi.org/10.1080/15456870009367381 

Hamut, A. H. (2022). Medya Ekoloji Geleneği ve Türkiye’ye Yansımaları. 
Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, 20(39), 47-76. https://doi.
org/10.55842/talid.1110466 

İnceoğlu, Y. (2006). Medyayı Doğru Okumak. Nurçay Türkoğlu (Ed.) 
içinde Medya Okuryazarlığı (s.4-7). İstanbul: Marmara Üniversitesi 
İletişim Fakültesi Yayınları. https://www.academia.edu/277963/
MEDYA_OKURYAZARLI%C4%9EI  

Innis, H. A. (2006). İmparatorluk ve İletişim Araçları. (D. Godfrey, Ed.). (N. 
Törenli, Çev.) Ankara: Ütopya Yayınevi.

Jones, S. E. (2006). Against Technology: From the Luddites to Neo-Luddism. 
New York: Routledge.

Linton, D. (1985). Luddism Reconsidered. ETC: A Review of General 
Semantics, 42(1), 32–36. http://www.jstor.org/stable/42576721 

Llorente, R. (2024, May 7). “Neil Postman”. Encyclopedia Britannica. Access 
Date: November 30, 2024. https://www.britannica.com/biography/
Neil-Postman 

Morva, O. (2013). Chicago Okulu: Pragmatik Sosyal Teoride İletişimin Keşfi. 
İstanbul: Doruk Yayınları.

McLuhan, M. (1994). Understanding Media: The Extensions of Man. 
Cambridge: MIT Press.

Mumford, L. (2024). Teknoloji ve Uygarlık (1.b.). (A. Çavdar, Çev.) İstanbul: 
Ayrıntı Yayınları.

Mutlu, E. (2005). Globalleşme, Popüler Kültür ve Medya. Ankara: Ütopya 
Yayınevi.

Özçetin, B. (2018). Kitle İletişim Kuramları: Kavramlar, Okullar, Modeller. 
(2.b.) İstanbul: İletişim Yayınları.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

80

Postman, N. & Weingartner, C. (1971). The Soft Revolution; a Student 
Handbook for Turning Schools Around. New York: Delacorte Press.

Postman, N. & Weingartner, C. (1983). Teaching as a Subversive Activity. 
New York: Penguin Books.

Postman, N. (1981). The Day Our Children Disappear: Predictions of a 
Media Ecologist. The Phi Delta Kappan, 62(5), 382–386. http://www.
jstor.org/stable/20385900 

Postman, N. (1983). The Disappearance of Childhood. First British edition. 
London: W. H. Allen & Co. Publisher.

Postman, N. (1995). Çocukluğun Yok Oluşu. ( K. İnal, Çev.) Ankara: İmge 
Kitabevi. 

Postman, N. (1998, March 28th). Five Things We Need To Know About 
Technological Change. Conference in Denver, Colorado. https://web.
cs.ucdavis.edu/~rogaway/classes/188/materials/postman.pdf

Postman, N. (2006). The Humanism of Media Ecology. In C. M. K. Lum 
(Ed.), Perspectives on Culture, Technology and Communication: The Media 
Ecology Tradition, (pp.61-69). New York: Hampton Press.

Postman, N. (2016). Teknopoli: Kültürün Teknolojiye Teslim Oluşu. (5.b.) ( 
M. E. Yılmaz, Çev.) Bursa: Sentez Yayıncılık.

Postman, N. (2023). Televizyon: Öldüren Eğlence: Gösteri Çağında Kamusal 
Söylem. (12.b.) (A. E. Pilgir, Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları.

Strate, L. (2003). Neil Postman, Defender Of The Word. ETC: A 
Review of General Semantics, 60(4), 340–350. http://www.jstor.org/
stable/42578327 

Strate, L. (2004). A Media Ecology Review. Communication Research Trends, 
23(2), 3–48.

Strate, L. (2014). Amazing Ourselves to Death: Neil Postman’s Brave New 
World Revisited. New York: Peter Lang Verlag. 



81

Joshua Meyrowitz: Araç Teorisi Üzerinden 
Elektronik Medyanın Etkilerini Okumak

Şule Karataş Özaydın

Joshua Meyrowitz (d. 1949) bir iletişim profesörü olarak Harold Innis 
ve Marshall McLuhan’ın akademik geleneğini takip ederek, iletişim tek-
nolojilerindeki yeniliklerin, özellikle elektronik medyanın yükselişinin, 
bireyin sosyal davranışından eğitime kadar birçok alanda yarattığı etki-
lerin izlerini sürmüştür. New York’ta doğan Meyrowitz, New York Şehir 
Üniversitesi Queens College’da kitle iletişimi ve tiyatro alanında lisans 
derecesini almıştır. Queens College’da iletişim alanında yüksek lisan-
sını tamamladıktan sonra, New York Üniversitesi’nde medya teorisi 
alanında doktorasını yaptı ve burada medya teorisi ve iletişimin sosyo-
lojik olarak incelenmesi üzerine çalışmalarını derinleştirdi. 1979 yılında 
New Hampshire Üniversitesi’ne katılan Meyrowitz, burada seçkin bir 
akademik kariyer inşa etti ve şu anda İletişim Bölümü’nde emeritus pro-
fesör olarak görev yapmaktadır. Entelektüel birikimi, Innis, McLuhan 
ve sosyolog Erving Goffman’ın çalışmalarıyla şekillenmiştir. Meyrowitz, 
televizyonun ilk yıllarında, ailelerin ve toplumun mesafeleri ortadan 
kaldırarak uzak olayları oturma odalarına taşıyan bu yeni medyanın kül-
türel etkilerini keşfettikleri, kendi deyimiyle “televizyon kuşağı” olarak 
tanımladığı bir dönemde büyümüştür. Ailesinin sık sık titreyen, bula-
nıklaşan veya görüntüyü bozan güvenilmez televizyonu Meyrowitz’in, 
insanların başkaları hakkında bildiklerinin genellikle aracılı olduğunu, 
yani doğrudan deneyimlerden ziyade iletişim teknolojilerinin özellikleri 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

82

ve sınırlamaları aracılığıyla filtrelendiğini fark etmesini sağlamıştır 
(Meyrowitz, 2021). 

Medyanın şekillendirici gücüne dair bu erken dönem farkındalığı, 
farklı iletişim araçlarının (fiziksel, duyusal ve yapısal özellikleri nede-
niyle) sosyal etkileşim, rol ilişkileri ve kültürel algı kalıplarını nasıl 
yeniden şekillendirdiğine odaklanan araç teorisinin gelişimine ilham kay-
nağı olmuştur. Meyrowitz’in fikirleri, bugün özellikle İnternet üzerinden 
yürütülen siber uzam tartışmalarına ufuk açıcı niteliktedir. Meyrowitz’in 
medyanın ne olduğu ve nasıl çalışılması gerektiği üzerine kaleme aldığı 

“Understanding of Media” (2019) başlıklı makalesinden başlayarak ilk 
olarak Meyrowitz’in medyayı genel anlamda nasıl ele aldığını anlamaya 
çalışacağız. Makalesinde detaylıca ele aldığı üçlü çerçeve (damar/kanal 
olarak araç, dil olarak araç ve ortam olarak araç), Meyrowitz’in araç teo-
risi olarak adlandırdığı yaklaşımının temelini oluşturmaktadır. 

Ardından, 1985 yılında yayınlanan ünlü No Sense of Place: The Impact of 
Electronic Media on Social Behaviour adlı kitabında yer verdiği tartışmaları 
ele alacağız. Kitabın başlığında da yer alan elektronik medyanın sosyal 
davranış üzerine olan etkilerini Meyrowitz farklı açılardan ele almaktadır. 
Burada Meyrowitz’in önemli gördüğü ilk etki mekân ve zaman algımızın 
dönüşümüyle yaşanmıştır. Meyrowitz’e göre elektronik medyayla yok 
olan mekân hissi sosyal deneyimin sınırlılıklarını da ortadan kaldırmıştır. 
Goffman’ın sahne önü ve sahne arkası kavramlarına başvuran Meyrowitz 
sahne önü ve sahne arkası kavramları arasında var olan çizginin elektronik 
medyanın yarattığı etki ile bulanıklaştığını ifade etmektedir. Meyrowitz’e 
göre, elektronik medyanın yol açtığı mekânsal sınırların aşınması, sosyal 
deneyimin kapsamını genişletirken, yerleşik rol ayrımlarını da bozarak 
çok geniş kapsamlı kültürel sonuçlar doğurmaktadır. 

Meyrowitz, elektronik medya üzerine yaptığı analizlerinde mekânın 
sınırlarının kalkmasıyla birlikte elektronik medyanın özgürleştirici tara-
fına değindiği gibi bazı alanlarda yarattığı sorunlara da yazılarında yer 
vermiştir. Bu sorunların yaşandığı alanlardan biri eğitimdir. Meyrowitz 



83

Şule Karataş Özaydın

(1995) elektronik medyanın etkisiyle üniversite eğitiminin iki yola ayrıl-
dığını savunmaktadır: biri geleneksel yüz yüze öğretime, diğeri ise 
aracılı, teknoloji odaklı öğretime yöneliktir.  Bu noktada, Meyrowitz’in 
üniversite eğitimini dönüştüren teknolojilerin yalnızca olumsuz taraf-
larına değinmediğini orta yolu bulan bir üniversite eğitimi tahayyül 
ettiğini söylemek gerekir. Bununla beraber, Meyrowitz (1998) okurya-
zarlık konusunda elektronik medyanın getirisi olarak yaşanan bir krizin 
mevcut olduğundan da bahsetmektedir. Üniversite eğitimi ve okurya-
zarlık konusunda elektronik medya ile ortaya çıkan sorunlara yazının 
son bölümünde Meyrowitz’in bakış açısıyla yer verilmiştir. 

Özetle bu yazı, Meyrowitz’in bir araç teorisyeni olarak medyayı nasıl 
gördüğüne ve televizyon özelinde elektronik medyanın sosyal davranış-
lardan eğitime kadar birçok alanda yarattığı değişimlere ve dönüşümlere 
Meyrowitz’in bakış açısından yer vermektedir.

Meyrowitz’in Medyaya Bakış Açısı

1999 yılında kaleme aldığı “Understandings of Media” başlıklı maka-
lesi Meyrowitz’in medyaya olan yaklaşımını gözler önüne sermektedir. 

“Medya nedir” diye sormaktadır Meyrowitz (1999, s. 44). Bu soruya cevap 
verirken sıklıkla bilinçdışı olarak metaforlara başvurduğumuzu ifade 
etmektedir. Meyrowitz iletişim teknolojileri üzerine yapılan araştırma-
ların altında sessiz sedasız işleyen üç ana metafor bulunduğunu dile 
getirmektedir. Bu üç metafor şöyledir: damar/kanal olarak araç (medium 
as vessel/conduit), dil olarak araç (medium as language) ve ortam olarak araç 
(medium as environment). 

Damar/Kanal olarak Araç: Meyrowitz’e1 göre en bilinen medya metaforu 
aracın bir damara ya da kanala benzetildiği metafordur. Damar/kanal 

1   George Gerbner’in ekme/yetiştirme teorisini (cultivation theory), kullanımlar 
ve doyumlar teorisi ile medyanın ekonomi politik eleştirilerini Meyrowitz, bu 
teorilerin medyanın içerikleri üstünde yoğunlaşmasından dolayı eleştirmek-



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

84

olarak araç metaforu, medyaya dikkate ve analize değer önemli şeyleri 
tutan ve gönderen bir araç olarak bakmaktadır. Bu bakış açısı medya 
içeriğinin çalışılmasının yolunu açmıştır. Bu metafor insanları şu soruları 
sormaya yönlendirir: “İçerik Nedir? İçerik buraya nasıl ulaşmıştır? 
Sahiplik ve kontrol mekanizmaları medya içeriğini nasıl etkiler? 
Medya içeriği gerçeği ne kadar doğru yansıtır? İnsanlar içeriği nasıl 
yorumlamaktadırlar? İçeriğin etkileri nelerdir?” (1999, s. 45). 

İçerik bizim dolayımlı ya da dolayımsız etkileşimlerimizin en açık 
göstergesidir. Mesajı yüz yüze etkileşimle, mektupla, telefonla ya da 
e-mail yoluyla almamızın hiçbir önemi yoktur. Burada önemli olan aracın 
taşıdığı mesajın gücüdür. Damar/kanal metaforunda içerik sunulduğu 
araçtan bağımsız olarak değerlendirilir. Çoğu insan medya şiddetini ve 
seksizmi bunların taşındığı kanalları dikkate almadan tartışmaktadırlar. 
Meyrowitz’e göre medya çalışmalarının çoğu medyanın diğer boyutlarını 
göz ardı ederek içeriğe yoğunlaşmaktadır (1999, s. 46). 

Dil olarak Araç: Araç dil gibidir. Bu metafor her aracın kendine özel 
bir ifade biçiminin olduğunu ifade etmektedir. Her aracın kendi içinde 
bir dilbilgisi kullanımı bulunmaktadır. Dilbilgisi soruları şöyledir: “Her 
araçta hangi değişkinler manipüle edilebilir? Yüz yüze iletişimin yapı-
sında ve aracın doğasında bulunan dilbilgisi kodunun kökenleri nedir? 
Dilbilgisi manipülasyonunun algılama, kavrama, duygusal reaksiyon 
ve davranış tepkisi bağlamında dilbilgisi manipülasyonlarının etkileri 
nelerdir?” (1999, s. 47). 

Dilbilgisi değişkenleri yazı tipi ve boyutunu ya da kamera fonunu, 
kamera açısını ve fotoğraftaki odak seçimini, seste mikrofon seçimini 
kapsamaktadır. Televizyon ve film bütün bu değişkenleri içermektedir. 

tedir (1985, s. 14). Meyrowitz’in savunduğu nokta değişen iletişim araçlarının 
insanların sosyal durumlarında ve davranışlarında yarattıkları değişimleri ve 
dönüşümlerin incelenmesi gerektiğidir. İnsanlar daha çok elektronik medya-
nın evlerine getirdikleri içerikle ilgililer oysaki bu yeni medya evlerimizi ve 
diğer sosyal alanlarımızı yeni sosyal çevrelere dönüştürmektedir. 



85

Şule Karataş Özaydın

İçerik araca özel bir durum değilken, dilbilgisi araca hastır. Medyadaki 
kadın imajları üzerine bir içerik analizi yapılırken kadının hangi rolleri 
canlandırdığına bakılırken bir medya dilbilgisi analisti kadının rolüne 
bakmaksızın filmde yer alan kadınların sahnelerindeki kamera açılarını 
inceler. Dilbilgisi değişkenleri genel olarak medya seyircisinin dikkatinin 
dışında kalsa da her zaman orada dikkatimizi çekmek için bulunmaktadır. 

Ortam olarak Araç: Her aracın kendi ortamı, çevresi ya da bağlamı vardır. 
Bu metafor bizi Meyrowitz’in ifadesiyle “araç analizi”ne götürmektedir 
(1999, s. 48). Burada Meyrowitz tekil anlamda araç kelimesini kullan-
maktadır çünkü bu metaforda her aracın kendisine ait göreceli sabit 
özellikleri bulunmaktadır. Ortam olarak araç metaforu bizlere şu soruyu 
sordurmaktadır: “İçerik ve dilbilgisi tercihleri dikkate alınmadan bir aracı 
fiziksel, psikolojik ve sosyolojik olarak diğer araçlardan farklı kılan göre-
celi sabit özellikleri nelerdir? (1999, s. 48). 

Meyrowitz bir aracın çevresel özelliklerinin şunları içerdiğini ifade 
etmektedir:

Bir aracın iletebileceği ya da iletemeyeceği duyusal enformasyonun tipi 

İletişimin dolaysızlık derecesi ve hızı 

İletişimin tek yönlü, çift yönlü, çok yönlü olması

Eşzamanlı ya da ardışık etkileşim

Aracı kullanmak için fiziksel gereklilikler

Mesajları kodlamak ve deşifre etmek için aracı kullanmayı öğrenmenin 
zorluğu ya da kolaylığı ile aracın bir anda ya da aşamalı olarak öğrenil-
mesi (1999, s. 49). 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

86

Meyrowitz’e göre araç soruları iki seviyede işlemektedir: mikro düzey 
ve makro düzey. Mikro düzeyde ana mesele, bir aracın diğerine tercih 
edilmesinin özel bir durumu doğurup doğurmadığı ya da etkileşimi 
nasıl etkilediğidir. Makro düzeyde ana mesele ise var olan medya 
matrisine eklenen yeni bir aracın genel olarak sosyal etkileşimleri ve 
sosyal yapıyı nasıl değiştirdiğidir. Makro, toplumsal ve küresel seviyede, 
ortam olarak araç metaforunu kullananlar telefonu çalışmak için şöyle 
sorular sorabilirler: Telefon kullanımı genel anlamda sosyal ilişkilerin 
dokusunu nasıl değiştirmektedir? Telefon iş görüşmelerinin şeklini ve 
hızını nasıl etkilemiştir? Telefon mektup yazma işlevini ve sıklığını nasıl 
değiştirmiştir?” (1999, s. 50). Mikro seviyede, araç üzerine analist yapan 
biri kamera ya da mikrofonun varlığının bir politikacının konuşmasını 
nasıl etkileyeceğini sorabilir. Makro seviyede ise elektronik medyanın 
politik tarzları, bizim politikacılara ve dünya liderlerine olan bakışımızı 
nasıl değiştirdiğini sorabilir. 

Araç teorisinin makro düzeydeki yönelimi, Meyrowitz’in medyaya 
ilişkin kendi bakış açısını yakından yansıtmaktadır. Bu bakış açısına göre, 
her bir medya, içeriğin ötesinde insan etkileşimini şekillendiren nispeten 
istikrarlı fiziksel, psikolojik ve sosyolojik özelliklere sahip bir ortam oluş-
turmaktadır. Meyrowitz (1985), elektronik medyanın sosyal kalıpları ve 
kültürel sınırları nasıl yeniden yapılandırdığını sorgulamaktadır. Innis 
(2006), medeniyet tarihini iletişim araçlarının tarihi olarak kavramsallaş-
tırmış ve her bir aracın taşıdığı yanlılığı vurgulamıştır. Zaman yanlılığı 
(time-bias) ve mekân yanlılığı (space-bias) kavramları, medyanın iletişimin 
dayanıklılığını ve erişimini nasıl şekillendirdiğini ve gelenek ile yayılma 
arasındaki dengeyi nasıl etkilediğini açıklamaktadır. Innis’ten derinden 
etkilenen McLuhan (1964), Innis’in enformasyon tekeli ve medyanın yan-
lılığı kavramlarına “duyusal denge” (sensory balance) kavramını eklemiştir. 
McLuhan farklı teknolojilerin kullanımı insan duyularının örgütlenme 
yapısını değiştirdiğini ifade etmektedir. McLuhan’a göre, sözlü, yazılı ve 
elektronik çağların her birinin kendine özgü duyusal öncelikleri, düşünce 
türleri ve sosyal örgütlenme biçimleri vardır. Basitçe ifade etmek gere-
kirse, araç teorisyenleri insanların iletişim kurdukları formların spesifik 



87

Şule Karataş Özaydın

bir mesaj tercihinden öte bir etkisi bulunduğunu tartışmaktadırlar. Ortaya 
çıkan yeni medya eski iletişim araçlarını yok etmekten ziyade iletişim 
formlarına yeni bir görüntü kazandırır. Yazı sözlü kültürü yok etmemiştir 
fakat konuşmanın ve hafızanın yapısını değiştirmiştir. Bir kültürde yeni 
bir iletişim aracının etkili olmaya başlamasıyla eski aracın o kültürdeki 
konumunu değiştirmektedir. Örneğin, telefonun ortaya çıkması mektup 
yazma fonksiyonunu ve sıklığını etkilemiştir.

Meyrowitz, 1986 yılında “Elektronik Medya Üzerine En İyi Kitap” ödü-
lünü kazandığı No Sense of Place: The Impact of Electronic Media on Social 
Behavior (1985) adlı kitabında bu çerçeveyi temel almaktadır. Kitapta, 
günlük yaşamda oynadığımız ve gözlemlediğimiz rolleri incelemek-
tedir; bu roller, yeni iletişim ortamları ortaya çıktığında değişmektedir. 
Goffman’ın (2009) sahne önü ve sahne arkası kavramlarından yararla-
narak Meyrowitz, elektronik medyanın mekânsal sınırları nasıl ortadan 
kaldırdığını ve önceden birbirinden ayrı olan sosyal ortamları nasıl bir-
leştirdiğini tartışmaktadır. Ona göre, izleyicilerin bu şekilde karışması, 
bireylerin beklentilerini, davranışlarını ve kimlik performanslarını 
değiştirmiştir. 

2000’lerin başında, Morphing McLuhan (2001) adlı konuşmasında 
Meyrowitz, analizini dijital çağa uyarlamaktadır. Artık medyanın melez, 
yakınsak ortamlarda var olduğunu ve tek bir medyanın özelliklerinin 
artık tek başına anlaşılamayacağını savunmaktadır. Bir zamanlar yalnızca 
televizyon veya basına atfedilebilen makro düzeydeki etkiler, artık çoklu 
platformlar arasındaki karmaşık etkileşimlerin sonucudur. Bu içgörü, 
araç teorisini sınırlı ortamları incelemekten, eski ve yeni türlerin dina-
mik etkileşimini haritalamaya kaydırmaktadır. Meyrowitz, daha sonra 

“Medium Theory and Cultural Transformations” (2019) adlı çalışmasında 
bu temayı geliştirerek, küreselleşmiş, ağa bağlı bir dünyada sembolik 
sınırları yeniden şekillendirmede medyanın rolünü vurgulamaktadır.

Kısacası, Meyrowitz’in makro düzeydeki araç teorisi, medyayı 
pasif kanallar olarak değil, insan deneyiminin bağlamlarını yeniden 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

88

yapılandıran aktif ortamlar olarak çerçevelemektedir. Elektronik medya, 
özellikle de televizyonun getirdiği değişiklikler, her yeni iletişim aracının 
eskisini yeniden konumlandırarak sosyal etkileşim manzarasını yeniden 
şekillendirdiği daha uzun bir tarihsel sürecin parçasıdır.

Mekânın Sınırlarını Aşmak

Medya evrimi, sosyal etkinliklere katılmak için fiziksel varlığın gerekli-
liğini giderek azaltmıştır (Meyrowitz, 1985). Günümüzde bireyler, fiziksel 
olarak aynı yerde bulunmadan sosyal, siyasi veya kültürel olaylara 
tanık olabilmekte ve hatta bu olaylara katılabilmektedir. Eskiden ortak 
bir coğrafi ortam gerektiren olaylar, artık elektronik medya aracılığıyla 
dağınık izleyiciler tarafından eşzamanlı olarak deneyimlenmektedir. Bir 
zamanlar toplumu farklı etkileşim ortamlarına bölerek evi işyerinden, 
özel hayatı kamusal hayattan, yerel olanı ulusal olandan ayıran fiziksel 
yapılar, sosyal önemini yitirmiştir. Esasen, insanların etkileşim kurmak 
için belirli yerlerde toplanmak zorunda olduğu zamanlarda, elektronik 
medya mekânın kendisini çok daha önemsiz hale getirmiştir. 

Elektronik medya, sosyal etkileşimde zaman ve mekân arasındaki iliş-
kiyi de yeniden şekillendirmiştir. Bugün ülkenin her fiziksel ortamında 
elektronik medya yer almaktadır. Neredeyse her ailenin evinde en az 
bir telefon ve televizyon bulunmaktadır. Elektronik medya artık bir lüks 
değil ihtiyaçtır. Bugün bilgisayarlar çocuklarımınız yatak odalarına kadar 
girmiştir. Pek çok açıdan, elektronik medya mekânları ve deneyimleri 
homojenleştirdi ve hepimizi farklı statülerimize ve pozisyonlarımıza 
rağmen ortak bir paydada buluşturdu (Meyrowitz 1985, s. viii). 

Meyrowitz kitabının giriş bölümünde bir anısına yer vermektedir. 
60’ların sonunda henüz üniversite öğrencisiyken gerçekleştirdiği bir 
Avrupa gezisinden döndükten sonra bu geziyi ailesine, arkadaşlarına 
ve hocalarına farklı şekillerde anlatan Meyrowitz, bu hikâyelerin yalnızca 
içerik olarak değil aynı zamanda üslup olarak da çeşitlilik gösterdiğini 



89

Şule Karataş Özaydın

fark ettiğini ifade etmektedir. Ailesine anlattığı hikâyeler daha güven 
kokan bilgiler içerirken arkadaşlarıyla paylaştığı hikâyeler daha çok 
maceracı ve romantiktir. Bu hikâyeleri aktardığı dil bile hikâyenin din-
leyicisine göre değişmektedir. 

Meyrowitz’in kendi davranışı ve genel anlamda sosyal etkileşim 
üstüne olan düşünceleri Goffman’ın çalışmalarını keşfetmesiyle değiş-
miştir. Goffman (2009) sosyal yaşamı, farklı sahnelerde farklı rolleri 
performe ettiğimiz çok katmanlı bir drama türü olarak tanımlamakta-
dır. Bu performansımız seyircinin yapısına, durumun doğasına ve rolün 
kendi özelliğine göre şekillenmektedir. Goffman’ı okumak Meyrowitz’e 
aslında bildiği şeyleri fark etmesini sağlamıştır. Goffman’ın sosyal dav-
ranış yaklaşımından beslendiğini açıkça dile getiren Meyrowitz, sosyal 
rollerde meydana gelen değişimleri açıklamakta Goffman’ın çerçevesini 
ise yetersiz bulmaktadır. 

Goffman’ın sunduğu sosyal etkileşimin genel resminde insanlar çeşitli 
dramalarda aktif olarak yer almaktadırlar. Bu dramalarda bireyler top-
lumun kurallarını içselleştirmeli, uygulamalı ve kendi performanslarını 
sürdürmelidirler fakat bu dramalarda senaryolar ve sahneler hemen 
hemen hiç değişmez. Goffman’ın sosyal dünyasında, durağan bir zemin 
üstünde dinamik figürler vardır. Mekândan mekâna davranış şekli deği-
şebilir ama davranışın değiştiği durumlar ve de yollar sabittir. Goffman’ın 
teorisindeki sosyal hayatın durağanlığını eleştiren Meyrowitz, bugün 
oynadığımız sosyal rollerin geçmişte oynadıklarımızdan daha farklı 
olduğunu savunmaktadır. Diğer bir ifadeyle, Meyrowitz sosyal rollerin 
zamansal olarak da farklılık gösterdiğini ifade etmektedir. 

Meyrowitz, Goffman ve McLuhan’ın sosyal davranışı anlamada önemli 
katkıları olduğunu dile getirmektedir. Goffman davranışı şekillendiren 
bir unsur ileri sürer; o da belirli etkileşimli ortamlar ve seyirci tarafın-
dan şekillenen “durumun tanımıdır” (1985, s. 4). Ancak Goffman açık 
bir şekilde rollerdeki ve sosyal düzendeki değişimleri görmezden gel-
mektedir. Diğer bir taraftan McLuhan, elektronik medyanın kullanımıyla 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

90

sosyal rollerde meydana gelen büyük çaplı değişikliklere vurgu yapsa da 
elektronik medyanın nasıl ve niçin böyle bir değişiklik yarattığını açık-
lamada yetersiz kalmaktadır. Meyrowitz’in amacı eksik olarak gördüğü 
bu iki teoriyi bir noktada buluşturup tamamlamaktır. 

Elektronik medyanın yaygınlaşması, insanların birbirleriyle kurduk-
ları iletişimin niteliğini köklü biçimde dönüştürmüştür. Meyrowitz’e göre, 
elektronik medya, yüz yüze iletişime kıyasla sosyal davranış üzerinde 
çok daha kapsamlı ve derin etkiler yaratmaktadır (1985, s. 5). Örneğin 
radyo ve televizyon, ebeveynlerin kendi aralarında yaptıkları konuşma-
ları çocuklardan gizlemelerini zorlaştırmış, çünkü ev içi mahremiyet yeni 
bir “dinleyici kitlesi” tarafından sürekli olarak ihlal edilir hâle gelmiştir. 
Benzer biçimde, elektronik medya erkeklerin ve kadınların karşı cinsin 
gündelik davranışlarını, duygularını ve rollerini gözlemleme imkânlarını 
artırmış; böylece toplumsal cinsiyete dair karşılıklı farkındalığı genişlet-
miştir. Radyo ve televizyon aracılığıyla çok çeşitli izleyici ve dinleyicilerin 
ortaya çıkması, politikacıların hitap biçimlerini de etkilemiş; liderler 
kamusal ve özel kimlikleri arasında daha geçirgen bir performans ser-
gilemek zorunda kalmışlardır.

Farklı sosyal gruplara ait bireyler arasındaki ayrımlar, birbirinden çok 
farklı yaşantı dünyalarına sahip insanların fiziksel olarak ayrı mekânlarda 
bulunmasıyla daha da pekişmiştir. İnsanların farklı durumlarda birbir-
lerinden ayrılması, farklı dünya görüşlerinin oluşmasına yol açmış; bu 
da sahne önü ve sahne arkası davranışları arasında keskin farklar yarat-
mıştır. Bu ayrımlar, basılı materyallerin yaygınlaşması ve okuryazarlığın 
artmasıyla daha da güçlenmiştir. Meyrowitz’e göre, basılı materyaller 
okuyucuları farklı okuma becerilerine göre ayrıştırarak onları çok farklı 
enformasyonel dünyalara bölmüştür. İnsanlar arasındaki bu ayrışma aynı 
zamanda farklı sosyal konumlardaki bireylerin farklı mekânlarda izole 
edilmesiyle de desteklenmiştir. İşte tam bu noktada elektronik medya, 
farklı mekânlarda yaşayan insanları aynı “yer”de buluşturarak daha önce 
var olan keskin çizgilerin bulanıklaşmasının önünü açmıştır. Böylece biz-
leri etkileyen yalnızca elektronik medyanın içerikleri değil, aynı zamanda 



91

Şule Karataş Özaydın

elektronik medyanın sosyal yaşamın “durumsal coğrafyasını” (situatio-
nal geography) dönüştürme biçimi olmuştur (1985, s. 6).

Meyrowitz (1985), bu dönüşüm sürecini açıklamak için mimari bir 
metafor kullanır. Başlangıçta, toplumda evlerimizi, ofislerimizi ve oda-
larımızı birbirinden ayıran duvarlar bulunuyordu. Ancak bu duvarlar 
zamanla yer değiştirdi ya da bütünüyle ortadan kalktı ve geçmişte ayrı 
sayılan birçok durum birbiriyle iç içe geçmeye başladı. Farklı bağlam-
larda sergilediğimiz benlikler bütünüyle kaybolmasa da önemli ölçüde 
dönüşüme uğradı. Çünkü artık çeşitli sosyal durumlar arasındaki mekân-
sal ayrımlar ortadan kalktığından, her bağlamda ayrı roller üstlenme 
olanağımız da azaldı. Elektronik medya eski düzeni yıkarak yeni sosyal 
sahneler oluşturdu ve bu yeni koşullara uyum sağlamak için davranış 
kalıplarımızı yeniden şekillendirmek zorunda kaldık.

2000’lerin başında Meyrowitz, dijital çağın gerçeklerini ele almak için 
mekân metaforunu geliştirip genişletmiştir. Morphing McLuhan (2001) baş-
lıklı konuşmasında, sosyal yaşamın farklı aşamalarını ayıran “duvarların” 
sadece yer değiştirip yıkılmakla kalmadığını, aynı zamanda gözenekli, 
üst üste binen ve katmanlı hale geldiğini savunmuştur. Bireyler, ayrı ve 
sınırlı ortamlarda yaşamak yerine, çoklu medyanın eşzamanlı ve etkile-
şimli bir şekilde işlediği akışkan, melez alanlarda yaşamaya başladılar. Bu 
yeni ekolojide televizyon, radyo, basılı yayın ve internet birbirinin yerini 
almamakta, sürekli değişen bir mozaiğin içinde bir arada var olmakta ve 
her biri diğerlerinin yarattığı sosyal bağlamı yeniden şekillendirmektedir.

Bu yakınlaşma, kimlik ve etkileşim üzerinde derin etkilere sahiptir. 
Bir zamanlar net olan “burada” ve “orada”, “kamusal” ve “özel”, ‘yerel’ 
ve “küresel” arasındaki ayrım, Meyrowitz’in sosyal alanın yeniden hari-
talandırılması olarak adlandırdığı olgu ile bulanıklaşmıştır. “The Rise 
of Glocality” adlı makalesinde Meyrowitz, elektronik ve dijital medya-
nın, ikili ve bazen çelişkili bağlar olarak adlandırdığı şeyi beslediğini 
açıklamaktadır (2005, s. 23). Bir yandan medya, bireyleri ulusal sınır-
ları aşan bilgi, görüntü ve anlatıların hızlı dolaşımıyla şekillenen bir 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

92

küresel kültüre daldırmaktadır. Öte yandan, aynı medya, yerel olaylara, 
geleneklere ve kimliklere görünürlük kazandırarak insanların yerel bağ-
larını sürdürmelerine ve hatta güçlendirmelerine olanak tanımaktadır. 
Meyrowitz, bu sonucu “glokal” (glocal) bilinç türü olarak adlandırmakta-
dır; bu, küresel ve yerel yönelimlerin eşzamanlı olarak deneyimlendiği bir 
sosyal farkındalıktır. Bu durumda, sosyal yaşamın “coğrafyası”, tanıdık, 
yerel deneyimlerin samimi alanları ile geniş, birbirine bağlı küresel deği-
şim alanı arasında dinamik bir etkileşim haline gelmektedir. Meyrowitz, 
bu ikili yönelimin, insanların mekânı kavramsallaştırma biçimlerini 
değil, aynı zamanda aracılı bir dünyada topluluklar kurma, güç ilişki-
lerini müzakere etme ve kültürel kimlikleri tanımlama biçimlerini de 
karmaşıklaştırdığını savunmaktadır. 

Meyrowitz’in bakış açısıyla davranış kalıplarımızın nasıl değiştiğini 
en basit şekilde aktarmak için, bir sonraki bölümde televizyonun sosyal 
davranışları nasıl yeniden şekillendirdiğine dair analizine odaklanacağız. 
Bu tartışma, Meyrowitz’in “We Liked to Watch: Television as Progenitor 
of the Surveillance Society” (2009) başlıklı makalesinden beslenmektedir. 
Meyrowitz bu makalede, No Sense of Place (1985) adlı kitabında ilk kez 
ortaya attığı argümanları yeniden ele almakta ve güncellemektedir. Bu 
makalesinde, sahne önü ve sahne arkası sınırların bulanıklaşması konu-
sundaki önceki görüşlerini özetlemekle kalmamakta, bunları genişleterek 
televizyonun günümüzün yaygın gözetim uygulamalarının temelini oluş-
turan kültürel koşulların normalleşmesine nasıl katkıda bulunduğunu 
da açıklamaktadır. 

Elektronik Medyanın Sosyal Davranışlarımız Üstündeki Etkisi: 
Televizyon Örneği

Meyrowitz, elektronik medyanın sosyal etkilerini araştırmak için sık-
lıkla televizyonu örnek olarak kullanmakta ve televizyonun, sıradan 
bireylerin çok farklı sosyal statülere sahip insanların günlük yaşamla-
rını ve perde arkasındaki davranışlarını gözlemleyebilmelerini sağlayan 



93

Şule Karataş Özaydın

ilk araç olduğunu savunmaktadır (2009, s. 35). Ona göre televizyonun 
önemi, sadece gösterdiği şeylerde değil, daha önce ayrı olan sosyal ortam-
ları ortak ve erişilebilir bir “mekân”a dönüştürme biçiminde yatmaktadır. 
Bu yeni aracılı mekânda erkekler ve kadınlar, çocuklar ve yetişkinler, 
yurttaşlar ve siyasi liderler birbirlerinin izleyicileri haline gelmiştir. Bu 
dönüşüm, kamusal ve özel, sahne önü ve sahne arkası arasındaki katı 
sınırları bulanıklaştırarak her grup içindeki davranış normlarını ve 
beklentileri yeniden şekillendirmiştir. 

Birbirlerini İzleyen Erkekler ve Kadınlar: Meyrowitz, 60’lı ve 70’li yıllarda 
televizyonda yer alan cinsiyetçi tasvirler nedeniyle televizyon içerikleri-
nin feministler tarafından ağır olarak eleştirildiğini dile getirmektedir. O 
dönemde televizyonun içeriğine yoğunlaşan feminist çalışmalar, kadın-
ların televizyonda özellikle ev işleri ve annelik ile özdeşleştirildiğini 
savunmaktadır (Frieadan, 1976’dan akt. Meyrowitz, 2009, s. 40). Bu nok-
tada televizyonun feministler tarafından kadınlar için küçük düşürücü 
bir platform olarak algılandığı görülmektedir. Meyrowitz ise bu konuya 
çok farklı bir bakışa açısıyla yaklaşmaktadır. Meyrowitz, televizyonun 
içerikten bağımsız biçimde değerlendirildiğinde feminist hareket için 
önemli bir işleve sahip olduğunu belirtmektedir.  

Televizyon Amerika’da ilk yaygınlaşmaya başladığı dönemde top-
lumun çoğunluğunu oluşturan orta sınıfta erkeklere ve kadınlara 
ayrılan alanlar birbirinden farklıydı. Kamusal alan erkeklere ait bir alan 
olarak görülmekteyken özel alan olarak sayılan ev kadınlara ayrılmıştı. 
Meyrowitz’in burada dikkat çektiği nokta kamusal alan ile özel alan ara-
sında var olan net çizginin aynı şekilde televizyonda yer alan içeriklere de 
yansıdığıdır. Televizyonda erkekler kamusal alanda çalışan, rasyonel ve 
güçlü bireyleri temsil ederken kadınlar kendilerine ayrılmış mutfak gibi 
özel alanlarda ev işleri ve annelik ile meşguldürler. Friedan’ın deyişiyle 
kadınları “görsel olarak yok sayan” bu içerikler televizyona hâkim-
dir (1976’dan akt. Meyrowitz, 2009, s. 40). İşte bu noktada televizyonu 
içerik bağlamında değil bir araç olarak ele alan Meyrowitz televizyo-
nun bir “izleme aracı” olduğunu savunmaktadır. Televizyon vasıtasıyla 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

94

gerçekleşen bu izleme eylemi hem erkekler hem de kadınlar için eşittir. 
Meyrowitz’e göre televizyon, seyircisine “ötekini” izleme ve gözlemleme 
fırsatı sunmuştur.

Meyrowitz televizyonun dışarıdan sunduğu bakışı kadınlar açısından 
çok önemli görmektedir çünkü bu bakış sayesinde kadınlar toplum-
daki yerlerini kendi gözleriyle görmeye ve fark etmeye başlamışlardır. 
Bu bağlamda Meyrowitz televizyonu yalnızca bir izleme aracı olarak 
değil aynı zamanda bir deneyim kazanma aracı olarak ele almaktadır. 
Televizyonda yer alan seksist tasvirleri izlemek kadınları dışlandıkları 
alanlardan ve aktivitelerden bir nevi haberdar etmiştir. Meyrowitz’e göre 
dolaylı deneyimin yeni bir kaynağı olarak televizyon izlemek kadınların 
dünyaya bakış açılarını geliştirmiştir. 

Televizyon izlemek kadınlara kişisel olanın politik ve politik olanın 
kişisel olduğunu göstermiştir. Meyrowitz bu farkındalığın en nihayetinde 
feminist harekete evrildiğini iddia etmektedir. Bu bakış açısıyla birlikte 
seksist içeriklerine rağmen (Meyrowitz bu içeriklerin farkındalık yarat-
tığını vurgulamaktadır)  televizyon erkeklik ve kadınlık rollerinin birbiri 
içine geçmesinin önünü açmıştır. Meyrowitz’in bakış açısından televiz-
yonu bir izleme ve deneyimleme aracı olarak ele aldığımızda, kadınlar 
açısından taşıdığı özgürleştirici potansiyel açık biçimde görülmektedir.

Yetişkinleri İzleyen Çocuklar: Meyrowitz (1999), aynı içeriğin farklı ile-
tişim araçlarında farklı etkiler yaratabileceğini vurgular. Ona göre, bir 
çocuğa nelerin söylenmemesi gerektiğini açıklayan bir kitap, bilgiyi 
kontrol etme gücünü ebeveynlerde bırakırken; aynı içeriğe sahip bir tele-
vizyon programı bu kontrolü mümkün kılmaz. Televizyon sayesinde 
okuryazar olmayan ya da çok genç yaşlardaki çocuklar bile, yetişkinle-
rin onlardan sakladığı bilgilere doğrudan erişebilmektedir. Bu nedenle 
Meyrowitz, yetişkinlerin çocuklardan gizledikleri “sahne arkası” davra-
nışların televizyon aracılığıyla “sahne önüne” taşındığını savunur (2009, 
s. 39). Başka bir ifadeyle, yetişkinlerin dünyası artık çocuklar için bir sır 
olmaktan çıkmıştır.



95

Şule Karataş Özaydın

Televizyonun ortak bir sosyalleşme aracı olarak hem çocuklar hem 
de yetişkinler tarafından birlikte izlenmesi, yaşa bağlı sosyal rollerin 
dönüşmesine yol açmıştır. Meyrowitz’e göre, bu yeni medya ortamında 
çocuklar daha erken yaşta yetişkin davranışlarını taklit etmeye 
başlarken, yetişkinlerin de giderek çocukça davranışlar sergileyebildiği 
görülmektedir. Çocukluk ile yetişkinlik arasındaki rollerin televizyon 
aracılığıyla maruz kalınan enformasyon sonucunda bulanıklaşması, 
iki kuşak arasında güven problemlerinin ortaya çıkmasına da neden 
olmuştur. Özellikle yetişkinlerin sırlarını ifşa eden televizyon programları, 
bu güven erozyonunda önemli bir rol oynamaktadır.

Televizyon çağında çocuklar, daha önce erişemeyecekleri yetişkin dav-
ranışlarını, duygularını ve deneyimlerini yakından gözlemleme fırsatı 
elde etmişlerdir. Eskiden çocuklardan gizli tutulan birçok yetişkinlik pra-
tiği, televizyon aracılığıyla onların gündelik hayatının bir parçası hâline 
gelmiştir. Bu perspektiften bakıldığında, bugün sıkça kullanılan “büyü-
müş de küçülmüş” söyleminin arka planında, çocukların yetişkinlerin 
dünyasına yoğun biçimde maruz kalması ve giderek bu dünyanın bir 
bileşeni hâline gelmesi yatmaktadır. 

Siyasi Liderleri İzleyen Yurttaşlar: “Radyo döneminden önce, çoğu yurt-
taş Birleşik Devlet cumhurbaşkanının sesini hiç duymamıştı. Televizyon 
döneminden önce, küçük bir azınlık dışında Amerika’da kimse cumhur-
başkanını yakından görmemişti” (Meyrowitz, 2009, s. 43). Peki, iletişim 
teknolojilerinde yaşanan gelişmelerle birlikte yurttaş ve siyasi liderler 
arasındaki ilişki nasıl değişmiştir? Bu sorunun cevabı Meyrowitz’in şu 
ifadelerinde ortaya çıkmaktadır: “Televizyon vasıtasıyla başkan imajı 
sıradan insanın seviyesine inmiştir ve bu imajı daha insanileşmiştir” 
(2009, s. 44). Siyasi liderler ve yurttaşlar arasında radyo ve televizyonda 
önce var olan o bilinmezlik çizgisi iletişim teknolojileriyle birlikte orta-
dan kalkmıştır. 

Meyrowitz siyasi liderlerin televizyon vasıtasıyla yakından takip edil-
mesinin siyasi liderlerin davranışlarını değiştirdiğini vurgulamaktadır. 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

96

Önceden kamusal kimlikleri ile özel kimliklerini birbirinden ayrı tutabilen 
siyasi liderler televizyonun etkisiyle birlikte artık sahne arkasında tut-
tukları davranışları yurttaşların önünde sergilemektedirler. Meyrowitz’in 
bu görüşlerinin karşılığı ABD başkanı Barack Obama’nın 5 Ocak 2016 
tarihinde silah kontrolü üzerine yaptığı bir konuşmasında2 açıkça görül-
mektedir. Bir basın toplantısı sırasında göz yaşlarını tutamayan Obama 
kamusal kimliğinin dışına çıkmıştır. Bir devlet başkanından beklenme-
yecek bir duygusallıkla hareket eden Obama’nın görüntüsü Amerika’da 
ve dünyada izlenmiş ve büyük yankı uyandırmıştır. Meyrowitz’in tam 
da sözünü ettiği siyasi liderlerin televizyon vasıtasıyla yurttaşların sevi-
yesine inen imajı Obama’nın tüm dünyaya servis edilen görüntülerinde 
kendini göstermektedir. Meyrowitz’in iddiasına göre görsel ve işitsel 
medyanın etkisiyle birlikte artık siyasal liderler kamusal kimliklerini 
özel kimlikleriyle harmanlayıp yurttaşlara sunmaktadır. 

Cinsiyet, yaş ve siyasi hiyerarşi örnekleri üzerinden görülebileceği 
gibi, Meyrowitz’in temel iddiası televizyonun hem bir izleme hem de 
bir deneyimleme aracı olarak kimlik oluşumu, sosyalleşme süreçleri ve 
geleneksel hiyerarşilerin çözülmesi üzerinde derin bir etki yarattığıdır. 
Televizyon, daha önce birbirinden kesin biçimde ayrılmış sosyal alanlar 
arasında karşılıklı gözlem imkânı yaratarak rollerin, beklentilerin ve iliş-
kilerin yeniden yapılandırılmasına katkıda bulunur. Ancak Meyrowitz’in 
(2009) vurguladığı gibi, bu dönüşüm yalnızca televizyonla sınırlı değildir. 
Görünürlük ve rol algısındaki bu kaymalar, izleme ve izlenme dinamik-
lerinin günlük yaşamın olağan bir parçası hâline geldiği dijital çağın 
daha kapsamlı şeffaflık ve gözetim pratiklerinin habercisi niteliğindedir.

Televizyonun toplumsal cinsiyet ilişkilerinden kuşak dinamiklerine 
ve siyasal iletişime kadar uzanan etkileri, elektronik medyanın gündelik 
yaşamın örgütlendiği bağlamları kökten dönüştürdüğünü açıkça ortaya 
koymaktadır. Televizyonun evlere, siyasi alana ve kamusal sahneye 

2   Obama’nın konuşmasının detayları için bknz. http://time.com/4168680/
barack-obama-gun-control-tears/ 



97

Şule Karataş Özaydın

getirdiği mekânsal ve rol temelli sınırların çöküşü, eğitim alanına da 
uzanmaktadır. Bu bağlamda, ortam olarak araç metaforu özellikle anlam 
kazanmaktadır: diğer sosyal ortamlar gibi eğitim kurumları da, sunduk-
ları içerikle değil, faaliyet gösterdikleri medyanın yapısal ve çevresel 
özellikleriyle şekillenmektedir. İzleyiciler artık kendilerine kapalı olan 
sosyal alanlara girebiliyorsa, öğrenciler de tek bir fiziksel kampüse bağlı 
kalmadan çoklu öğrenme ortamlarına katılabilmektedir. Meyrowitz’in 
(1995) çoklu üniversite eğitimi olarak adlandırdığı bu gelişme, elektronik 
medyanın bilgi aktarımının “taşıyıcı” işlevini, etkileşimi yapılandırma-
nın ‘dil’ işlevini ve öğrenme alanlarının sınırlarını yeniden tanımlamanın 

“ortam” işlevini nasıl birleştirebileceğini göstermektedir. Aşağıdaki 
bölümde, bu değişimin geleneksel sınıf sınırlarını nasıl ortadan kaldır-
dığını ve öğretim, öğrenim ve akademik topluluk için yeni, melez alanlar 
yarattığını inceleyeceğiz.

Meyrowitz’in Çoklu Üniversite Eğitimi Yaklaşımı

Meyrowitz, 1995 yılında yayınladığı “Instructional Technology and 
the Bifurcation of the University” başlıklı yazısında yeni iletişim tekno-
lojilerinin üniversite eğitimindeki yerini sorgulamaktadır. Meyrowitz, 
makalesine çarpıcı bir gözlemle başlamaktadır: Yüzyıllar süren kültü-
rel ve teknolojik değişimlere rağmen, eğitimin temel yapısı Sokrates’in 
zamanından bu yana çok az değişmiştir. Eğitimciler ve öğrenciler ara-
sındaki “sözlü etkileşime” dayanan dersler, hala üniversite eğitiminin 
temel şeklini oluşturmaktadır (Meyrowitz, 1995, s. 77).

Son 25 yıldır üniversite eğitimi üstüne en büyük değişim bir zamanlar 
periferik bir meta olan enformasyonun bugün toplumun merkez kapitali 
haline geldiğinin kabullenilmesidir. Enformasyon endüstrilerinin gelişimi 
ekonominin geleceği olarak görülmektedir. Bu çağda sosyal ve ekonomik 
yaşamın bir parçası olabilmek için eğitim daha çok önem kazanmıştır. 
Eğitim algısında yaşanan bu evrim üniversitenin yapısında yeni talep-
leri doğurmuştur. Meyrowitz’e göre bugün eğitimi farklı kılan şey artık 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

98

yeni eğitim araçlarının var olmasıdır. Bugün eğitim teknolojileri eğitimin 
geleneksel formlarına bir alternatif sunmaktadır. Son yıllarda donanım 
ve yazılımda meydana gelen gelişmeler eğitimde büyük değişimlere yol 
açacağı görülmektedir. Bu noktada Meyrowitz, eğitim teknolojilerini kut-
samadan önce bu teknolojilerinin güçlü ve zayıf yönlerini tartışmanın 
gerekliliğini savunmaktadır. 

Bunu yapmak için Meyrowitz, geleneksel eğitim ile ilgili eğitim (rele-
vant education) olarak adlandırdığı iki modeli karşılaştırmaktadır.

İlgili eğitimde, öğretim belirli bir amaca göre uyarlanır ve genellikle 
etik düşünceyi veya eleştirel düşünmeyi teşvik etmeden tüm öğrencilere 
aynı bilgilerin aktarılmasına önem verilir. Odak noktası standardizasyon, 
verimlilik ve ölçülebilir sonuçlardır.

Buna karşılık, geleneksel eğitimde, aktarılan bilginin miktarından 
çok diyalog, yorumlama ve entelektüel sürecin kalitesi ön plana çıkar. 
Öğrencilerin üniversitenin entelektüel taleplerine uyum sağlaması bek-
lenirken, ilgili eğitimde üniversiteler, tüketiciler olarak öğrencilerin 
beklentilerine uyum sağlamaya zorlanır.

Meyrowitz, ilgili eğitimi eğitim teknolojilerinin yükselişiyle ilişkilendi-
rir. Burada, öğretmen ve öğrenci arasındaki bireyselleştirilmiş, etkileşimli 
diyalog, insan-makine etkileşimi ile yer değiştirmektedir. Bilgisayarlar, 
ağa bağlı platformlar ve standartlaştırılmış programlar, bireyselleşti-
rilmiş, kendi hızında öğrenmeye çok uygundur, ancak aynı zamanda 
öğrencilerin “etkileşim” içeren motivasyonlarını teknolojik sistemle-
rin kontrolü altına almaktadır (1995, s. 80). Bilgisayarlar, telefon ağları, 
televizyon ve kablosuz sistemler aracılığıyla sunulan eğitim içeriği taşı-
nabilir, erişilebilir ve ucuz hale gelmektedir. Bu, farklı sosyal sınıflardan 
ve coğrafyalardan gelen öğrenciler için daha önce hiç benzeri görülmemiş 
fırsatlar yaratmaktadır. Ancak Meyrowitz, erişilebilirliğin eşdeğerlik anla-
mına gelmediğini belirtmektedir: Teknoloji aracılı ortamlarda öğrenmenin 



99

Şule Karataş Özaydın

kalitesi, geleneksel yüz yüze ortamlarda mümkün olan katılım derinli-
ğiyle aynı değildir.

Aradaki fark, öğrenme sürecinin doğasında yatmaktadır. Geleneksel 
eğitimde öğretim, öğrenciler ve öğretmenlerin iş birliği içinde yeni soru-
ları keşfettikleri ve yeni cevaplar aradıkları açık uçlu bir diyalogdur. Buna 
karşılık, teknoloji odaklı ilgili eğitim genellikle mevcut bilgilerin önceden 
planlanmış, sistematik bir şekilde aktarılmasıdır. Geleneksel öğrenmenin 
ayırt edici özelliği, sadece ders kitabında bulunan bilgilerin aktarılması 
değil, kitapta eksik olanları ortaya çıkarmak için becerilerin geliştirilme-
sidir. Bu aktif ve keşif odaklı boyut ise çoğu zaman standartlaştırılmış, 
teknoloji aracılı öğretimde bulunmaz. 

Meyrowitz, eğitim teknolojilerini tamamen reddetmez. Aksine, 
toplumun her iki tür eğitime de ihtiyacı olduğunu savunur. İletişim tek-
nolojilerindeki yenilikler, sadece sınıfların içindeki değişiklikler nedeniyle 
değil, aynı zamanda toplumu genel olarak şekillendiren yeni iletişim 
biçimleri nedeniyle de üniversiteleri kaçınılmaz olarak dönüştürmek-
tedir. Ancak, bu teknolojilerin eğitimde bir devrim başlatmayacağı, 
bunun yerine dönüşüm güçleri olarak hareket edeceği konusunda uya-
rıda bulunmaktadır. Elektronik ve görsel-işitsel medya, öğrenme için 
zengin bir hammadde kaynağı sunabilir, ancak bunlar doğası gereği öğre-
tici değildir. Her ne kadar yeni iletişim teknolojileri eğitimin sınırlarını 
genişletmiş olsa da, geleneksel üniversite modelindeki profesörler ve 
eğitimciler, öğrenme sürecini yönlendirme ve derinleştirme işlevleriyle 
hâlâ temel bir konuma sahiptir.

Bu bakış açısıyla Meyrowitz, “çoklu üniversite” kavramını ortaya 
atmaktadır: geleneksel, yüz yüze etkileşimin teknoloji aracılı öğrenme 
alanlarıyla bir arada var olduğu ve bu alanlar tarafından zenginleştirildiği 
bir eğitim ortamı. Buradaki zorluk, birini diğerinin yerine koymak değil, 
doğrudan insan etkileşiminin entelektüel ve sosyal faydalarını korurken, 
yeni medya teknolojilerinin sağladığı geniş erişim ve esnekliği de kulla-
narak bunları bir şekilde entegre etmektir.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

100

Okuryazarlık Krizi

Meyrowitz, Multiple Media Literacies (1998) adlı makalesinde, elektronik 
medyanın yükselişinin geleneksel okuryazarlıkta temel bir krize yol açtı-
ğını savunmaktadır. Görsel ve işitsel medyanın ortaya çıkmasından önce, 
okuma ve yazma becerisi genel sosyal bilgiye erişimin başlıca kapısıydı. 
Küçük çocuklar, genellikle örgün eğitim yoluyla edinilen bir beceri olan 
okuryazarlık sayesinde karmaşık bilgilere erişebiliyordu. Sonuç olarak, 
okullar kamu bilgisinin dağıtımında neredeyse tekel konumundaydı ve 
okuryazarlık hem bir eğitim hedefi hem de kültürel sermayenin temel 
türlerinden biri olarak işlev görüyordu (Meyrowitz, 1998, s. 12).

Ancak elektronik medya bu düzeni bozdu. Televizyon, radyo ve daha 
sonra bilgisayarlar ve ağa bağlı cihazlar, çocukların hiç okumadan çok 
büyük miktarda bilgiye erişmesini sağladı. Bu değişim, okulların bilgi 
otoritesini zayıflattı ve öğrencilerin güçlü okuma ve yazma becerilerini 
geliştirme motivasyonunu azalttı. Meyrowitz’in belirttiği gibi, “okurya-
zarlık olmadan bilgiye erişme olasılığı, okulun kamu bilgisinin bekçisi 
olarak rolünü zayıflatmıştır” (1998, s. 12). Sonuç olarak, okullar artık çaba-
larını ikiye katlamak zorunda kalmıştır: sadece geleneksel okuryazarlığı 
öğretmekle kalmayıp, öğrencileri görsel ve işitsel kaynaklardan gelen 
bilgileri yorumlamaya ve değerlendirmeye de hazırlamalıdır. Bu, ek kay-
naklar, uzman personel ve müfredatın genişletilmesini gerektirmektedir. 

Meyrowitz’in bakış açısına göre, bu değişiklik öğretmenler ve öğren-
ciler arasındaki geleneksel hiyerarşiyi de bozmaktadır. Tarihsel olarak, 
okul sistemi kronolojik yaşa göre düzenlenmiştir ve yaşlı bireylerin, özel-
likle öğretmenlerin, daha fazla bilgiye ve daha gelişmiş okuryazarlık 
becerilerine sahip olduğu varsayılmıştır. Elektronik medya ortamında, 
bu varsayımlar sorgulanmaktadır. 

Bu zorlukların aşılabilmesi için Meyrowitz, medya okuryazarlığının 
okul müfredatına entegre edilmesini savunur; ancak bunu, öğrenci-
lere yalnızca televizyon içeriğini eleştirmeyi ya da internette gezinmeyi 



101

Şule Karataş Özaydın

öğretmek şeklindeki dar bir yaklaşımla sınırlamaz. Bunun yerine 
Meyrowitz, her medya ortamının kendine özgü taleplerini ve kullanı-
cıdan beklediği farklı becerileri tanıyan bir yaklaşım olarak çoklu medya 
okuryazarlığı çağrısında bulunur. Ona göre bu model, birbiriyle ilişkili üç 
okuryazarlık türünü içerir: 

Medya İçeriği Okuryazarlığı: Önyargı, çerçeveleme ve ideoloji gibi 
konular da dahil olmak üzere, medya metinlerindeki mesajları ve temsil 
biçimlerini eleştirel bir şekilde değerlendirme becerisi.

Medya Dilbilgisi Okuryazarlığı: Her bir medyanın iletişim kurduğu 
biçimsel ve yapısal kuralları, yani görüntü, ses, hız ve sıralama gibi ken-
dine özgü dilbilgisini anlama.

Araç Okuryazarlığı: Medya içeriğini sunan farklı donanım ve yazılım 
platformlarını kullanma ve bunlara uyum sağlama becerisi.

Meyrowitz, çoklu okuryazarlığı vurgulayarak, her ortamın kendine 
özgü olanakları ve kısıtlamaları olduğunu ve çağdaş kültüre etkin katı-
lımın bu okuryazarlıklarda akıcılık gerektirdiğinin altını çizmektedir. 

Sonuç

Bir araç teorisyeni olarak Meyrowitz, elektronik medyanın- özellikle 
televizyonun- sosyal davranışları, kimlik oluşumunu ve eğitim pra-
tiklerini nasıl dönüştürdüğüne dair kapsamlı ve derinlikli bir analiz 
sunmuştur. Bu yazı, onun en etkili bazı argümanlarını ele almıştır; ancak 
belirtmek gerekir ki Meyrowitz’in çalışmaları burada tartışılan başlıklar-
dan çok daha geniş bir entelektüel mirasa sahiptir. Örneğin Meyrowitz, 
televizyonu “gözetim toplumunun öncüsü” olarak tanımlar (2009, s. 329). 
Televizyonun gündelik yaşamımıza soktuğu sürekli izleme kültürü, baş-
kalarının hayatlarını gözlemlemeyi olağanlaştırmış ve gözetimle ilgili 
bir rahatlama, hatta duyarsızlaşma yaratmıştır. Bu süreci, “İzliyoruz, 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

102

izleniyoruz; öyleyse varız” sözleriyle çarpıcı biçimde ifade eder (2009, 
s. 48). Meyrowitz’e göre bireyler, başkaları tarafından izlendiklerini 
bildiklerinde bunu kimi zaman tehdit olarak değil, görünürlüğün 
getirdiği bir tür öz-değer artışı olarak da deneyimleyebilirler.

İzleme ve izlenme üzerine düşünceleri, sosyal medya hakkındaki 
güncel tartışmalara doğrudan bir yol açmaktadır. Meyrowitz, bil-
gisayar aracılı iletişime ilişkin günümüzün birçok endişesini on 
yıllar önce öngörmüştür. No Sense of Place (1985) adlı kitabında, bil-
gisayarların uzun vadeli etkisinin televizyon ve radyonun etkisini 
geçeceğini öngörmüştür. Bilgisayarların televizyon, telefon, ses/
görüntü kayıt cihazları, yazıcılar gibi birçok teknolojiyi tek bir geniş 
bilgi ağına entegre ettiğini gözlemlemiştir. Bu şekilde Meyrowitz, 
Jenkins’in (2006) daha sonra yakınsama kültürü olarak adlandıra-
cağı olgunun ilk hatlarını çizmiştir. Meyrowitz ayrıca, bilgisayar 
teknolojilerinin “burada” ve “orada” arasındaki sınırları daha da 
bulanıklaştırırken, bilginin sosyal ve ekonomik değerini artıraca-
ğını öngörmüştür (1985, s. 328). Yakınlık ve yabancılaşma üzerine 
yazdığı sonraki eseri (1997), dijital alanda varlık ve mesafe kav-
ramlarının sürekli olarak yeniden müzakere edildiği sosyal medya 
üzerine yapılan güncel araştırmalara doğrudan katkı sağlamaktadır.

Sonuç olarak, Meyrowitz’in elektronik medya üzerine geliştir-
diği görüşler, ilk ortaya atıldıkları dönemde olduğu gibi bugün de 
geçerliliğini korumaktadır. Bir araç teorisyeni olarak Meyrowitz, 
medyayı yalnızca bir içerik taşıyıcısı ya da bir dil olarak değil, aynı 
zamanda toplumsal deneyimi şekillendiren bir ortam olarak ele 
almamız gerektiğini ısrarla vurgulamıştır. Çalışmaları, iletişim 
teknolojilerinin yalnızca bilgi akışını dönüştürmekle kalmayıp, 
bireylerin kendilerini, başkalarıyla kurdukları ilişkileri ve içinde 
yaşadıkları sosyal dünyayı anlama biçimlerini de derinden etkile-
yen kalıcı bir güce sahip olduğunu göstermektedir.



103

Şule Karataş Özaydın

Kaynakça

Goffman, E. (2009). Günlük Yaşamda Benliğin Sunumu. Metis. 
Innis, H. A. (2006). İmparatorluk ve İletişim Araçları. Ütopya Yayınevi. 
Jenkins, H. (2006). Convergence Culture: Where Old and New Media 

Collide. New York University Press. 
McLuhan, M. (1964). Understanding Media: The Extensions of Man. 

McGraw-Hill.
Meyrowitz, J. (1985). No sense of place: The impact of electronic media 

on social behavior. Oxford University Press.
Meyrowitz, J. (1995). Instructional technology and the bifurcation 

of the university. Telematics and Informatics, 12(2), 75–84. 
Meyrowitz, J. (1997). Shifting worlds of strangers: Medium theory 

and changes in “them” versus “us.” Sociological Inquiry, 67(1), 
59–71. 

Meyrowitz, J. (1998). Multiple media literacies. Journal of 
Communication, 48(1), 96–108. 

Meyrowitz, J. (1999). Understandings of media. ETC: A Review of 
General Semantics, 56(1), 44–52.

Meyrowitz, J. (2001). Morphing McLuhan: Medium theory for a 
new millennium. Proceedings of the Media Ecology Association, 2, 
1–19.

Meyrowitz, J. (2005). The rise of glocality: New senses of place 
and identity in the global village. In K. Nyíri (Ed.), A sense of 
place: The global and the local in mobile communication (pp. 21–30). 
Passagen Verlag.

Meyrowitz, J. (2009). We liked to watch: Television as progenitor 
of the surveillance society. The Annals of the American Academy 
of Political and Social Science, 625(1), 32–48. 

Meyrowitz, J. (2019). Medium theory and cultural transformations. 
İçinde J. R. Hall, L. Grindstaff, & M.-C. Lo (Ed.), Handbook of 
cultural sociology (2. bsk, ss. 629–638). Routledge. 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

104

Meyrowitz, J. (2021). We Zoom, therefore we are. ARE, 1-6. https://
www.academia.edu/85296322/_We_Zoom_Therefore_We_Are_ 



105

Jacques Ellul’de İletişim Sorunu: Teknik, İmge ve 
Söz Bağlamında Özgürlüğün Diyalektiği

Esra Özgür

Modern teknolojiler, insanlık tarihinde daha önce kimsenin sahip ola-
madığı olanaklar sunar. Her yeni gelişme, gündelik hayatı kolaylaştırır 
ve hızlandırır. Dijital imkânlar sayesinde artık kimse uzakta ve erişile-
mez değildir; dünyanın diğer ucundaki bir şirket için evden çıkmadan 
çalışmak mümkün hale gelmiştir. Peki, teknoloji yaşamı sürekli yeni 
kolaylıklar ve bağlantılarla donatırken modern insan neden hâlâ ara-
dığı mutluluğu bulamaz? Tüm dünyada, özellikle gelişmiş ülkelerde, 
depresyon ve intihar oranları artmaya devam etmektedir.1 Yine de bu 
akışın dışında bir dünya tasavvur etmek neredeyse imkânsız hale gel-
diği için, durmaksızın ilerlemek bir zorunluluk gibi kendini hissettirir.

20. yüzyılın sancıları pek çok yazar tarafından farklı açılarıyla ele alındı.
Modern toplumu anlamada “teknik” kavramını temel bir sorunsal olarak 
ele alan Fransız düşünür Jacques Ellul, dijital teknolojilerle hızla dönüşen 
ve sürekli ivmelenen günümüz toplumunu anlamlandırmamız için bize 
kapsamlı bir tartışma çerçevesi sunar. Kaleme aldığı yüzlerce eserinde 

1   Liu vd. (2020), 1990’dan 2017’ye kadar depresyonun küresel çaptaki değişi-
mini inceleyen çalışmalarında 27 yılda %49,86 oranında artış gözlemlemiştir. 
Xu vd. (2023) ise yaptıkları araştırmada şehir hayatında depresyonun görülme 
oranının kırsala göre daha yüksek olduğu sonucuna varmıştır. Şehir hayatı ve 
depresyon ilişkisi gelişmekte olan ülkeler için de geçerlidir.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

106

modern topluma dair yapmış olduğu tespitler günümüzde de güncel-
liğini korumaktadır. Durup düşünmenin, her gün biraz daha zorlaştığı 
teknolojik ilerleme fırtınasında Ellul’ün temel kavramlarına dönmek 
bugünü anlamak ve eleştirel bir bakış açısı geliştirmek için yol gösterici 
olacaktır. Bu amaçla yola çıkan bu bölümde, Ellul’ün sosyolojik çalışma-
ları odağında ele aldığı teknik, imge ve söz kavramları incelenecek ve 
bu kavramların günümüzde bulduğu karşılıklara tespit ettiği iletişim 
sorunu bağlamında değinilecektir. 

Ellul, yaşamı boyunca pek çok eser vermiştir. Bu eserleri kendisinin 
de tercih ettiği üzere sosyolojik ve teolojik olmak üzere diyalektik olarak 
ilişkilenen iki damara ayrılır. Ellul’ün düşünce sistemini anlamak kolay 
değildir. Wennemann’a göre bu zorluk onun diyalektik yöntemini yete-
rince anlamamaktan kaynaklanır (1990, s. 181). Çoğu zaman karamsar 
ve tekno-belirlenimci olmakla eleştirilmesinin en önemli sebebi, özellikle 
teknoloji eleştirisini temel alan kitaplarının diğer yazılarından bağım-
sız ele alınmasıdır. Sosyolojik ve teolojik eserleri farklı yöntemlerle ele 
alınmakta ve farklı sonuçlara ulaşmakta olsa da Ellul için gerçek kavra-
yış, bu iki alanın birbiriyle çarpıştırılmasıyla, aralarındaki gerilimin ve 
çatışmanın canlı tutulmasıyla mümkündür. Ellul için sosyolojik ve teo-
lojik çalışmaları demiryolundaki iki paralel ray gibidir; her bir sosyolojik 
eserine karşılık bir teolojik eser ortaya koymuştur. (van Boeckel, 2015, 
s. 223). Sosyolojinin ortaya koyduğu acımasız gerçekler, teolojinin sun-
duğu umudun ne kadar radikal ve gerekli olduğunu gösterir. Teolojinin 
sunduğu özgürlük ve sorumluluk çağrısı ise, toplumsal determinizme 
karşı pratik bir direniş ve eylem imkânı sunar. Bu sebeple tüm çalışma-
ları sosyolojik, felsefi ve teolojik bir bütünlük içinde değerlendirilmelidir. 
Onun için önemli olan her daim diyalektik bakış açısını korumak olmuş-
tur. Ellul, modern toplumdaki temel sorunun gerçeklik-hakikat, imge-söz, 
görme-işitme dengesinin bozulmasından kaynaklandığını söyler. İnsan 
kendi özgürlüğünden teknik verimlilik adına vazgeçmiştir. Tekniğin 
hakimiyetindeki toplumların çözüme ulaşabilmek için öncelikle içinde 
bulundukları durumun farkına varmaları gerekir. Bu farkındalığı oluş-
turabilmek adına Ellul, olumsuzlukları özellikle vurgulamaktadır. Ellul, 



107

Esra Özgür

modern toplumda, tekniğin hakimiyeti altında insanca yaşamaktan 
giderek uzaklaşıldığını iddia eder. Çağımıza dair tespit ettiği sosyolo-
jik sorunlar teknik, imge ve iletişim kavramlarını ele aldığı eserlerinde 
şekillenmiştir. 

Ellul’ün Yaşamı ve Diyalektiği

Ellul’ün diyalektik düşünce biçimini geliştirmesinde çocukluğundan 
itibaren yaşadığı kırılmalar büyük rol oynar. Ellul, kendi yaşamına dair 
en belirleyici unsurun fakir bir ailede büyümek olduğunu söyler (2004, 
s. 1). Yoksulluğu ağır şartlarda deneyimlemesi, çok genç yaşlardan itiba-
ren çalışmak zorunda kalmasına ve eğitime dair temel sorunları, yoksul 
bir öğrencinin bakış açısıyla kavramasına neden olmuştur. 1912 yılında 
Fransa’nın küçük bir kasabasında, Bordeaux’da Fransız bir anne ile 
Sırp-İtalyan bir babanın tek çocuğu olarak dünyaya gelir. Babası, anne 
tarafından Sırp aristokrasisine uzanan kökenine ve büyük bir zenginlikle 
refah içinde geçen çocukluk dönemine rağmen Fransa’ya geldikten sonra 
kalan yaşamını derin bir sefalet altında tamamlamıştır. Ellul’ün hayatı 
ve düşüncesinde temel olan ikilikler aile yaşamından başlar. Babası dine 
karşı her zaman şüpheci ve mesafeli yaklaşmış ve hatta dinsel mitlerin, 
çocuk hikâyelerinden ibaret olduğuna inanmıştır. Buna karşın oldukça 
dindar bir Hristiyan olan annesi, kocasına saygısından oğluyla din hak-
kında hiç konuşmamıştır. Ellul, büyüdüğü evde İncil’in herhangi bir 
kitaptan farklı görülmediğini söyler (2004, s. 2).

Ellul’ün düşüncelerinin temelinde onu derinden etkilemiş ancak birbi-
rine taban tabana zıt iki kaynak yer alır: Marksizm ve Hristiyanlık. Ellul, 
Marksizmle ilk olarak hukuk fakültesinde okurken tanışır. On yedi, on 
sekiz yaşlarında bir genç olarak Das Kapital’i okuduğunda hayata dair her 
şeyi anladığı hissine kapılır (2004, s. 4). Babasının işsiz kalmasını, içinde 
oldukları yoksulluk hallerini, işçilerin mevcut durumunun sebeplerini 
ve genel olarak dünya gerçeklerini anlamada Marksizm onun için çok 
önemli bir keşif olur. Marx’ı entelektüel anlamda kavramanın, pratik 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

108

siyasi stratejiler ile ilgisi olmadığını Komünist öğrenci toplulukları ile 
tanıştığı zaman fark ederek, hem Komünist hem de Sosyalist Parti’ye 
belli bir mesafede kalmaya karar verir. Totaliter bir sistem olduğu için 
komünizmi reddeder. İnsanın her tarihsel dönemde kendini yenileye-
bilmesi ve yeniden keşfedebilmesi anlamına gelen devrimci eğilimini 
Marksizmden almış olsa da, Ellul din, Tanrı ve kiliseye dair görüşlerinde 
Marx’tan ayrışır.2 Onu en çok etkileyen bir diğer kitap İncil olur. Marx 
sayesinde İncil’i eleştirel olarak okuyabilmiş ve Kiliseyi de sosyolojik 
olarak incelemiştir. Marx’ın din ve Hristiyanlık eleştirileriyle yüzleşe-
rek, nasıl bir Hristiyan olunmaması gerektiği konusunda Marx’ı rehber 
edinmiştir (Ellul, 2004, s. 12). 

Ellul’ün düşün dünyasında bu iki zıt kutbun nasıl bir arada var ola-
bildiğini anlamak için, Ellul’ün diyalektik yöntemine bakmak gerekir. 
Ellul, diyalektiği en basit haliyle zıtlıkları dışlamayan aksine içeren bir 
süreç olarak tanımlar. Ancak bu basitçe olumlu ve olumsuzun birleş-
tiği veya tez ve antitezin sentezde kaynaştığı anlamına gelmez; ona 
göre diyalektik sonsuz derece daha esnek ve derin bir şeydir (2004, s. 
6). Diyalektiği daha iyi anlamamız için Ellul, yaşam ve ölüm örneğini 
verir. İkisi arasında kanıtlanabilir net bir karşıtlık yoktur. Yaşayan her 
canlı organizmada belli sayıda yaşamı idame ettirmek ve ayrıca onu 
yok etmek için çalışan güçler bulunur. Yaşam ve ölüm güçleri arasında 
başarılı bir denge vardır ve organizma da buna göre evrimleşir. Benzer 
bir şekilde her bir tarihsel durumda olumlu veya olumsuz olarak göre-
bileceğimiz yönler bulunmaktadır ancak bunları birbirinden tamamen 
ayırabilmemiz mümkün değildir. Mantıksal düşünce biçiminde siyah ve 
beyaz birbirine karşıttır ve hiçbir şey aynı anda hem siyah ve hem beyaz 
olamaz. Diyalektik düşüncede ise, karşıtlık tarihsel gelişme olarak görü-
lür. Sonuçta, ortaya çıkan ne bir karışım (siyah ve beyazın birleşip gri 
olması gibi) ne de bir sentezdir. Ortaya çıkan, önceki iki etkeni birbiriyle 
bütünleştiren yeni bir tarihsel durumdur. Böylece artık çelişkili olmazlar, 

2   Marx’a getirdiği en önemli eleştiriler tarihsel her bir aşamanın bir öncekine 
göre ilerleme sayılması ve insanlığı karakterize eden şeyin iş olduğu düşünce-
sidir (Çolak, 2022, s. 34). 



109

Esra Özgür

kökten yepyeni bir durumu ortaya çıkarırlar (2004, s. 7). Ellul, Hegel’e 
de ilham kaynağı olmuş bir diğer diyalektik yöntem daha olduğunu 
söyler. Bu İncil düşüncesidir. İncil düşüncesinde sıklıkla birbiriyle çelişkili 
ve uzlaşmaz görünen şeylerin tasdik edilmesiyle karşılaşılır. Ellul Aziz 
Paul’dan bir örnek verir: “Lütufla kurtuldunuz; bu nedenle kurutuluşu-
nuz için yaptığınız işlerle çalışın.” Bir kişi Tanrının lütfuyla kurtulmuş 
ise kendi kurtuluşu için çalışmasına gerek yoktur ancak aynı cümlede 
kişinin kurtuluşu için çalışmaya çağırılması henüz kurtulmamış oldu-
ğunu gösterir. Ellul bunu diyalektik bir düşünce biçimi olarak örnekler 
ve cümleyi şöyle açıklar. “Bir kez kurtarıldıktan sonra, tarihe, kurtulu-
şunuza giden, size önceden verilen, ancak uygulamanız, başarmanız, bir 
şekilde elinize almanız ve kullanmanız gereken bir sürece entegre olursu-
nuz” (2004, s. 7). Bu çelişkili görünen durum sadece entelektüel düzeyde 
değil, ancak pratikte yaşama geçer. Marksizm ve Hristiyanlık, Ellul’ün 
düşüncesinin diyalektiğini geliştirmesi için elzem olan iki ayrı bütünlüğü 
temsil eder (Wennemann, 1990, s. 182). Ellul için bu iki zıt kaynağı kendi 
bütünlükleri içinde tutmak ve aynı zamanda da karşı karşıya getirmek 
aynı derecede önemlidir:

Hristiyanlığın her alanda ahlâkı imleyen bir bütünlük olduğunu ve 
Marx’ın da bir bütünlük iddiasında olduğunu anladım. Bazen iki uç 
arasında kaldım ve bazen uzlaştırdım; ama ikisini de terk etmeyi daima 
kesinlikle reddettim. Tüm entelektüel hayatımı bu şekilde geçirdim. 
Bu şekilde daim temelim olarak kurduğum diyalektik düşünce tarzımı 
devamlı olarak geliştirdim. (Ellul, 2004, s. 12)

Teknoloji ve toplumun gidişatı konusunda oldukça karamsar bir 
bakış açısına sahip olmakla eleştirilen Ellul, bunu güncel sorunlara 
dikkat çekmek adına bir yöntem olarak kullandığını belirtir. Örneğin 
onu endişelendiren bizzat tekniğin kendisi değildir, var olan koşullar 
altında devam edilirse gelecekte yaşanacak olanlardır. Ellul’ün teolojik 
yazılarından haberdar olmak teknik sorununa ve modern topluma bakış 
açısını, önerdiği çözüm yolları ile anlamak açısından önemlidir. 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

110

Ellul, diyalektik sorgulama kapsamında, okuyucusunun yazılarıyla 
dinamik bir ilişki içine girmesini bekler. Bu diyalektik sürecin çıktısı olan 
bilgi temelinin inşası için okuyucuların Ellul’ün düşüncesini kendilerince 
yorumlaması gerekir (Wennemann, 1990, s. 181). Ellul’ün kendi yöntemini 
tanımlamadaki isteksizliği, diyalektik soruşturma içindeki tüm bilginin 
koşullu niteliğiyle ilgilidir. Net bir tanım yaparsa diğer ihtimalleri dışa-
rıda bırakan kapalı bir sistem inşa etmiş olacağına inanır. Oysa onun 
istediği, düşünceleriyle okuyucu arasında dinamik ve canlı bir ilişkinin 
ortaya çıkmasıdır. 

Modernite ve Kutsalın Dönüşümü

Ellul’e göre din, insanın varoluşunda en derin ve silinmez köklere 
sahip olgudur. Tarih boyunca yaşananlar onun yok edilemez olduğunu 
kanıtlamıştır çünkü dini yok etmeye yönelik tüm girişimler yalnızca 
yeni dindarlık biçimlerinin oluşmasına yol açmıştır (Ellul, 1975b, s. 132). 
Bilindiği üzere Aydınlanma düşüncesi modernitenin başlangıcı olarak 
kabul edilir. Immanuel Kant, 1784’te kaleme aldığı klasikleşmiş metni 

“Aydınlanma Nedir?” içinde aydınlanma düşüncesini şu şekilde tanımlar: 
“Aydınlanma, insanın kendi suçu ile düşmüş olduğu bir ergin-olmayış 
durumundan kurtulup aklını kendisinin kullanmaya başlamasıdır” (akta-
ran Gökberk 2002, s. 289). Sapere Aude yani “Aklını kullanmaya cesaret 
et” sözü Aydınlanmanın temelini oluşturmaktadır. Aydınlanma düşün-
cesi insanı her şeyin merkezine koyar ve dünyaya bireyi merkeze alarak 
bakmayı savunur. Artık insan her şeyin ana/asli ölçüsü olmuştur ve 
akıl yoluyla kanıtlanamayan şeyler hurafe olarak adlandırılmaktadır. O 
zamana kadar doğaya karşı edilgen konumdaki insanın artık dünyaya 
egemen olduğuna inanılır. Aydınlanma Döneminde bilimin ışığında, artık 
dinlere, hurafelere inanmanın mümkün olamayacağı savunulur (Gökberk, 
2002, s. 289). Aydınlanma düşüncesini “insanın düşünme ve değerlen-
dirme sürecinde din ve geleneklere bağlı kalmaktan kurtulup kendi aklı, 
kendi görgüleri ile hayatını aydınlatmaya girişmesi” şeklinde tanımlamak 
mümkündür. Aydınlanma düşüncesi modern toplumun bilim ve teknik 



111

Esra Özgür

odaklı gelişimine zemin hazırlamıştır. Ancak rasyonel aklın öncelenme-
sinin, beklenildiği gibi insanlığı daha ileri taşıyacak, sorunlara bilimsel 
çözümler üreterek hayatı herkes için kolaylaştıracak sonuçlara yol açma-
dığı pek çok düşünür tarafından gözlemlenmiştir. Frankfurt Okulu 
düşünürleri Theodor W. Adorno ve Max Horkheimer, Aydınlanmanın 
Diyalektiği (2014) eserinde bilim ve tekniğin araçsallaştırılmasıyla oluşan 
yeni tahakküm biçimlerini ele alır. Kitabın ilk bölümü şu cümle ile başlar: 

“En geniş anlamda ilerlemeci bir düşünme olarak Aydınlanmanın öteden 
beri hedefi, insanları korkudan arındırmak ve efendi konumuna getirmek 
olmuştur” (s. 19). Aydınlanma tartışmalarında geçen “cesaret” ve “korku” 
temaları modern toplumda da etkilidir. Geçmişin hurafeleri, anlaşılma-
yan doğaya karşı duyulan korku modern şehir hayatının karmaşıklığı ve 
belirsizliği karşısında duyulan sıkıntı hali ile benzerlik göstermektedir. 
Modern toplumlar bilim ve tekniğin öncülüğünde yükselmektedir. Bu 
durumda görsellik her şeyin önüne geçmiştir, çünkü kendini her şeyin 
merkezine koyan insan için “gözü” gerçeğin ölçüsü olmuştur. Gözümüzle 
göremediğimiz, bilimsel olarak kanıtlanamayan her şey yok sayılmak-
tadır. Tanrının Ölümü’nün bu zamanda ortaya çıkmış olması tesadüfi 
değildir (Ellul, 2017).3

Seküler çağda din ve mitlerin artık insanları yönlendirmediğine inanılır 
ancak Ellul’e göre modern insan aslında her zamankinden daha dindardır, 
ancak artık inandığı şey Ellul’ün “yeni şeytanlar” olarak tanımladığı bilim, 
teknoloji ve siyasettir (1975b). Tekniğin egemen olduğu ortamda yaşa-
yan birey, spiritüel diye bir şey olmadığına ikna olmuş olsa da, insanlar 

3   Ellul, burada Friedrich Nietszche’nin ilk olarak Şen Bilim’de bahsini geçirdi-
ği ve daha sonra Böyle Buyurdu Zerdüşt eserinde detaylıca ele aldığı ünlü “Tanrı 
Öldü” sözüne atıf yapmaktadır. Aydınlanma ile başlayan, bilim ve gözlemi tek 
gerçeklik ölçütü olarak kabul eden modern düşünce doğası gereği gözlemlene-
meyen Tanrı’yı öldürmüştür. Batı medeniyetinin dayandığı ahlâki ve anlamsal 
çöküş; insanı evrenin merkezine yerleştirerek bir yandan özgürleştirmiş olsa 
da yarattığı değer boşluğuyla onu nihilizmle baş başa bırakmıştır. Geçmişin 
doğa karşısındaki somut korkusunun yerini modern insanın deneyimlediği 
anlamsızlık, belirsizlik ve amaçsızlık alır. “Tanrı’nın ölümü” insanı kendi ka-
derinin efendisi yaparken, ona aynı zamanda kendi anlamını yaratmanın ezici 
sorumluluğunu yükler.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

112

kutsal olmadan var olamaz. Bu sebeple kutsala dair hislerini önceki kut-
salları yıkmış olan nesneye aktarırlar, yani tekniğin kendisine (2003, s. 
143). Çalışmalarında Ellul’den ilham alan Amerikalı medya ve teknoloji 
eleştirmeni Neil Postman da The End of Education: Redefining the Value 
of School (1996) kitabında yer alan “Tanrılara Gereksinim” bölümünde, 
insanlardan “tanrı-üreten tür” olarak bahseder. Postman, kendi zama-
nında başarısızlığa uğrayan komünizm, faşizm ve Nazizm Tanrılarından 
söz eder: Bu ideolojiler, cenneti vaat etse de ancak cehenneme rehberlik 
etmişlerdir (s. 6).

Ellul’e göre, “kutsal” insanlara üç yolla yardım eder: İlk yolda dünyayı 
anlamada ve yorumlamada bize bir çerçeve sağlar. Kutsal bize bir refe-
rans noktası verir. Kimileri için modern zamanda bunu bilimcilik karşılar. 
İkinci yol, kutsalın ahlâki bir yönelim oluşturarak insanlara yardım etme-
sidir. Ellul’e göre insanlar doğuştan iki varoluş alemine sahiptir: kutsal ve 
kutsal olmayan. Son yol ise, kutsal ile gelen topluluk duygusudur. Kutsalı 
yorumlayışlarına göre kişiler, kendileriyle benzer düşünen insan toplu-
luklarına doğru çekilirler. Bu gruplar geleneksel dindarların yanı sıra 
bilim insanları veya siyasi aktivistlerden de oluşabilir. Kutsallarına göre 
dünyada kendi konumunu belirleyebilen kişi “bize karşı onlar” düşün-
cesi içine girer. Her ne kadar modern toplumlarda insanlığın geçmişten 
gelen geleneksel inançlarını ardında bırakarak, bilime ve seküler hüma-
nizme yöneldiğine inanılsa da Ellul, gelişmiş toplumların temelinde gizli 
ama güçlü mitlerin var olduğunu söyler. Ellul, mitlerin yalnızca yalan 
ve uydurma hikâyeler olmadığını; mitlerin açıklayıcı hikâyeler, çelişki-
ler arasında arabuluculuğu sağlayan, düzeni yeniden kurmaya yarayan 
mantıksal araçlar olduğunu belirtir (1975b, s. 89). Kendisi de bir mit 
olan ilerlemeye tapınmanın içindeki mitoloji hâlâ canlıdır. Ellul şöyle 
der: “Şimdi, her zamankinden daha fazla insan kendini nesnelere ve 
diğer insanlara dinsel süreçlerle zincirlemiştir. Bizi köleleştiren teknolo-
jinin kendisi değil kutsalın teknolojiye aktarılmasıdır” (1975b, s. 206). Bu 
noktada Ellul için önemli olan teknolojinin kutsallaştırılmasında insanın 
seçim özgürlüğünün olmamasıdır. Teknolojinin kutsallaştırılması var 



113

Esra Özgür

olan koşullarda kaçınılmaz bir hâl almıştır ve böyle bir temel üzerinde 
insanın hayatın anlamını yeniden özgürce düşünebilmesi olanaksızlaşır. 

Tekniğin Hâkimiyeti Altındaki Düşünce

Çoğu zaman eş anlamlı gibi görülse de teknik ve teknolojiyi birbirinden 
ayırmak gerekir. Ellul bu ayrımın önemini sıkça vurgulamış olsa da başta 
Amerika olmak üzere uluslararası düzeyde en çok tanınan eserinin farklı 
çevirilerinde kavramları eş anlamlı kullanma yanılgısına düşülmüştür. 
Ellul’ün tekniğin topluma etkisini sorunsallaştırdığı kitabı La Technique ou 
L’enjeu du Siècle, 1954 yılında ilk kez Fransa’da basılmıştır ve İngilizce’ye 
1964 yılında Technological Society olarak çevrilmiştir. 2003 yılında İngilizce 
baskıdan Türkçeye aynı hata ile çevrilen Teknoloji Toplumu’nda ele alınan 
konu aslında teknik toplumudur. Teknoloji teknik bilimidir (Ellul, 2003). 
Ellul, tekniği, “insan faaliyetinin her alanında rasyonel olarak ulaşılan 
ve mutlak verimliliğe (belirli bir gelişim aşaması için) sahip yöntem-
lerin bütünlüğü” olarak tanımlar (2003, s. xxv). Ellul açısından teknik 
sadece kullanılan araçlardan ibaret değildir. Teknik insanların günlük 
yaşamını ve dolayısıyla düşünme biçimini etkisi altına alan bir sistem-
dir. Teknik tüm teknolojik gelişmelerin ardındaki verimliliği önceleyen 
düşünce yapısıdır, yani tüm insani çabalar arasında “en iyi yol” arayışı-
dır (Lurie, 2019, s. 52). 

Ellul, iletişim sorunu ve teknik dünyada imgelerin kişiyi kuşatmasına 
dair düşüncesinin temelini oluşturan kavramlara yer verdiği ilk kitap 
olan Prescence in the Modern World (2016) içinde teknik sorununu ilk kez 
tanımlar. “Amaç ve Araçlar” başlıklı üçüncü bölümde artık amaçlar da 
dahil her şeyin araca dönüştüğünü ve insanların istikameti kaybettiğini 
söyler. Sürekli bir işi nasıl daha verimli hale getiririz veya nasıl daha 
hızlı hareket ederiz gibi sorular insanlığı daha fazla teknoloji kullanı-
mına yönlendirmektedir. Eskiden insanlar günlük işlerini yaparken (ev 
inşa etmek, giysi dikmek gibi) rehber niteliğindeki yerel gelenekleri takip 
ederdi. Dini sebeplerden pazar günleri çalışılmaması gibi düzenlemelerde 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

114

gelenekler, insanlara rehber olmaktaydı. Ancak modern toplumda tarım 
bile bilime dayanmaktadır. Artık tüm çalışma alanları teknik sistemin 
nesnesine dönüşmüştür. Ellul, tekniğin mantığı altında çalışanların da 
sadece nicel özellikleri üzerinden değerlendirilmesinin insani değerlerin 
gözden kaçırılmasına sebep olacağının altını çizer. 

Ellul, Teknoloji Toplumu (2003) eserinde, verimliliği merkezine alan 
tekniğin özelliklerini akılcılık, yapaylık, otomatikleşme, kendini geliş-
tirme/çoğaltma, evrensellik, teklik ve özerklik olarak belirler. Akılcılık, 
tekniklerin daima mantık ve bilime dayanarak en rasyonel çözümleri ara-
masını ifade ederken, yapaylık doğal süreçler yerine insan eliyle üretilmiş 
sistemlerin kullanılmasını vurgular. Otomatikleşme, teknik sistemlerin 
insan müdahalesine ihtiyaç duymadan kendi kendine işleyebilmesiyle 
ilgilidir. Verimlilik, karar verme sürecinin tek belirleyici faktörü haline 
gelir ve tekniğin matematiksel yöntemlerinin kesinliği karşısında insanlar 
kendi özgür seçim yapabilme becerisinden vazgeçer. Kendini geliştirme 
ve çoğaltma ise teknolojinin sürekli yenilikler üreterek kendini çoğaltması 
demektir. Bu süreçte artık insana ihtiyaç kalmamıştır ve teknolojilerin 
giderek daha da gelişmesi ve her alanda yaygınlaşması kaçınılmazdır. 
Günümüzde çalışabilmek veya toplumsal hayatta var olabilmek için 
akıllı telefona sahip olmak zorunluluk haline geldi. Önceden bu durum 
ev telefonu ve masaüstü bilgisayarlar için geçerliydi. Teknoloji sürekli 
gelişir ve insanlar da bir şekilde ona uyumlanır. Özerklik ise teknolojinin, 
başlangıçta insan kontrolünde olmasına rağmen zamanla kendi kural-
larını koyup insan müdahalesinden bağımsız hale gelmesini ifade eder. 
Evrensellik, tekniklerin her coğrafyada ve toplumda uygulanabilirliğini, 
teklik ise alternatifleri dışlayarak tek yöntem haline gelmesini belirtir.

Tekniğin kendi özerk zihni vardır ve kendi kendini idare edebilir. 
Ellul’e göre teknik kendini sürekli üretme yetisine sahiptir. Her bir yeni 
teknik, öncekiler onu gerekli kıldığı için var olmuştur. Ellul, bu gerek-
lilik zincirini araba örneği ile açıklar. Arabaların ortaya çıkışı, incelikle 
detaylandırılmış yol sistemlerini, yol sistemleri de detaylı bakım ve idare 
sistemlerini gerekli kılmıştır. Bu sistemlerin uygulanışı da kaçınılmaz 



115

Esra Özgür

olarak en iyi yolu bulmak adına tüm engellerin üstesinden gelme gücüne 
sahip tek aktör olan merkezi devletin güçlenmesine sebep olmaktadır. 

Teknik aynı zamanda ahlâk dışıdır. Diğer bir deyişle, iyi ve kötü ara-
sında seçim yapamaz. Ellul’e göre yeni bir teknolojinin hem yapıcı hem 
de yıkıcı tüm yönleri eninde sonunda kullanılacaktır. Ellul, yıkıcı yönle-
rinin önce kullanılma ihtimalinin her zaman daha fazla olduğunu söyler 
çünkü toplumun faydasını gözeten sistemlerin kurulmasındansa yıkıcı 
yönlerin işlenmesi daha kolay ve caziptir. Bu eğilim, nükleer gücün önce 
silah olarak, çok sonra da enerji kaynağı olarak kullanılmasında görül-
mektedir. Günümüzde tekniğin etkisi altında olan toplumda en önemli 
ahlâki sorun verimlilikle ilgilidir. Randolph Kluver (2006) genetik klon-
lama örneği üzerinden bu durumu açıklar. Teknolojik bir soruya öncelik 
verildiğinde (bu yapılabilir mi?), aksiyolojik sorular gözden kaçırılır (bu 
yapılmalı mı?) ve sonunda tamamen teknik sorular sorulmaya başla-
nır (bunu yapmanın en verimli yolu nedir?). Ellul, teknik ve bilimin 
bir arada kutsalları ortadan kaldırmasını şu şekilde anlatır: Tekniğin 
kutsal gördüğü, saygı duyduğu hiçbir şey yoktur. Onun görevi her şeyi 
aydınlatmak ve rasyonel kullanım amaçlı araçlara dönüştürmektir. Bilim, 
kendisini “nasıl” sorusu ile sınırlamıştır. Teknik, gizem diye bir şeyin 
olmadığını kanıtlamak adına tüm kutsallığı yıkar. Bilim, insanın kutsal 
olduğuna inandığı her şeye ışık tutar. Teknik de bunu hakimiyeti altına 
alır. Teknik gizem kavramını öncül olarak reddeder. Gizemli olan henüz 
teknikleştirilmemiş olandır (Ellul, 2017, s. 142).

Tekniği dünyanın ve hayatımızın merkezine koymanın fiziksel, psiko-
lojik ve ruhsal sonuçları vardır (Lurie, s. 52). Ellul için teknik her yerdedir. 
Devletin üst kademeleri, eğitim sistemi, medya, ofisler, kiliseler ve evler. 
Ellul Teknoloji Toplumu’nda tüm bu hipergelişim halinin insanlıktan neler 
götürdüğünü göstermeye çalışır. Ellul (2017), insanların günlük hayatta 
kaslarını kullanarak iş yapmak için yaratıldığını söyler. Günümüzde ise 
her gün sekiz saat boyunca masa başında hareketsiz oturmaktadırlar. 
Ona göre insan, uzakları seyredebileceği, açık arazide hareket edebileceği 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

116

şekilde yaşamak için yaratılmıştır ancak şimdi asfalt, beton, demir ve 
camdan oluşan cansız bir dünyaya gömülmüş haldedir.

Ellul’e göre düşman kötü niyetli insanlar veya devletler değildir, tekni-
ğin kendisidir. Sorun, tekniğin kullanımından veya sonuçlarından değil 
bizzat kendisinden kaynaklanır. Kötü niyetli insanlar tekniği kötüye 
kullanmazlar; aksine, teknik sistemin kendi mantığı ve doğası, belirli 
sonuçları zaten dayatır. Bu yüzden düşman, tekniği kullananlar değil, 
dayatmacı yapısıyla teknik sistemin kendisidir. Teknisyenler de tekniğin 
hakimiyeti altındadır. Onlar her zaman o en iyi yolu arama dürtüsüyle 
hareket ederler çünkü ilerleme daima devam etmelidir. Ellul doğrudan 
teknik veya teknolojinin kendisine değil, insanlığın bilinç yapısının eleş-
tirel ahlâki söylemden teknolojik araç ve değerlere kaymasına karşıdır 
(Kluver, 2006, s. 99). Teknik insanı doğal ortamından tamamen kopar-
mıştır ve merak etme, heyecan duyma hislerini köreltmiştir. Robert Dean 
Lurie (2019), tekniğin somut bir tehdit olarak da çalışma hayatındaki 
varlığımızı sürekli tehdit ettiğini düşünür: “Evimize ve iş yerimize dol-
durduğumuz onca teknik araç ve lükse rağmen gerçek anlamda güvende 
olma duygusunu hissedemeyiz çünkü her zaman otomasyon veya tek-
niğin başka bir yönünün bizi gereksiz kılma ihtimali olduğunu biliriz” 
(s. 53). İnsanın teknoloji karşısında giderek daha ‘gereksiz’ hale gelmesi 
korkusunu günümüzde yapay zekânın önce kimleri işsiz bırakacağı tar-
tışmalarında takip etmek mümkündür. Artık teknolojiyi geliştirenler de 
güvende değildir çünkü kendi kodlarını yazabilen sistemler ortaya çık-
mıştır. İnsan zihnini gerekli kılan bilişsel işler de teknik araçlara emanet 
edilmeye başlanmıştır. 

Mutlak verimliliği arama takıntısı, entelektüelleri kendi yarattıkları 
tekniklerin esiri haline getirir ve sisteme hapseder. Bu teknik esarete 
karşı bir farkındalık geliştiremeyen ve zekâsını bir araç olarak verimlili-
ğin hizmetine sunan entelektüel için en korkutucu durum ortaya çıkar: 
iletişimin yokluğu (Ellul, 2006, s. 31). Sonuçta entelektüel ifade biçimi 
sadece teknikle kısıtlanınca, kişilerarası diyalog da imkânsız hale gelir. 
Teknik toplumunda iletişim sorununu anlamak için medyaya bakmak 



117

Esra Özgür

gerekir. Andrew Goddard’a göre Ellul’ün en önemli tespitlerinden biri, 
medyanın tek başına, daha geniş teknolojik bağlamından soyutlanarak 
düşünülmesi gerektiğidir. Bu bağlam, bir yanda toplumun teknolojiye 
yönelik sarsılmaz hayranlığını, diğer yanda ise dünyanın tüm sorunlarını 
teknik ile aşabileceği yönündeki kolektif inancını ve çabasını içerir 
(2020, s. 67). Denilebilir ki medya, teknik kavrayışı yansıtarak, yeniden 
üreterek ve aynı zamanda teknik toplumunun devamlılığını sağlayarak 
günümüz modern toplumlarındaki sorunları anlamada Ellul açısından 
kilit bir olgudur. Ne var ki, Ellul yazılarında “medya” kelimesini tercih 
etmez; onun yerine le moyens de communication de masse (iletişimin kitle-
sel araçları) kullanır. Onun için medya, tekniğin parçası araçlardır. Kitle 
iletişim biçimlerini de “propaganda” olarak adlandırır. Ellul’ün kullan-
dığı biçimiyle propaganda sözcüğü, günümüzdeki anlamından geniştir. 
Propaganda tüketim biçimlerini, kültürü ve toplumsal hareketleri kapsar. 
Ellul’e göre propagandanın işlevi insanın teknolojiye, geniş anlamda 
da teknik toplumuna uyumlanmasını sağlamaktır. Bu süreçte de kendi 
rızasıyla özgürlüklerinden vazgeçmeye onu ikna etmeye yarar. Teknik 
toplumu ve propaganda ilişkisini daha iyi anlayabilmek için Ellul’ün 
diyalektiğinde önemli bir yeri olan imge-söz ikiliğini ve aralarındaki 
dengenin imge lehine bozulmuş olmasının toplum ve birey açısından 
ne anlama geldiğini kavramak gerekir. Toplumların sözü ardında bıra-
karak imgeye yönelmesi, teknik toplumunun başlangıç koşulu ve aynı 
zamanda da sonucudur. 

İmgenin Yükselişi

Ellul için “işitme” ve “görme” iki farklı sosyal olguya tekabül eder. Bu 
aynı zamanda uzay/zaman ayrımıdır. İnsanlar, imgeleri görür, konuşulan 
sözü duyar. Gerçeklik, içinde yaşadınılan dünyanın var olduğu alandır. 
Gözle görülebilen imgeler gerçeklik alanına aittir; kişiyi gördükleri 
karşısında uzayda bir noktaya konumlandırır. Hakikat ise Tanrı’nın 
alanıdır. Bu boyuta yalnızca konuşulan söz ile, görerek değil duyarak 
ulaşılabilir. Söz hem Tanrı ile hem de diğer insanlarla bağ kurmayı sağlar. 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

118

Ellul, Sözün Gözden Düşüşü (2017) kitabında söz ve imge arasındaki diya-
lektiği, hem teolojik hem de sosyolojik boyutlarıyla ele alır. 

“Görüş, beni her şeyi görmemi sağlayan bir noktaya yerleştirdiği için 
dünyanın merkezine dönüştürür ve benim şeyleri bu noktayı referans 
alarak görmeme neden olur” (Ellul, 2017, s. 27). Herkes baktığı nokta-
dan dünyayı keşfeder. Görüşü, kişiyi bir sonraki eylemini ayarlaması ve 
yeniden konumlanması için gerek duyduğu bilgiyle donatır. Görülen 
neyse odur, kendinden başka hiçbir şeye yönelimi içermez. Görmeye 
dayalı bilgi kesin ve sağlamdır, eleştiriye açık değildir. Kişi, göremezse 
etrafındaki hiçbir şeyi bilemeyeceği için eyleme de geçemez. İmgeler 
hem eylemde bulunma imkânı sağlar hem de eylemin şartıdır, daima 
buyurucudur (s. 29). Ellul, toplanmaya hazır, olgunlaşmış bir meyve-
nin görsel imgesini örnek verir. Bu tür bir imge karşısındakini eylemde 
bulunmak için gereken bilgiyle donatır. Görülen şey güven vericidir ve 
aldatıcı olması için bir serap gibi olağandışı bir durumun bulunması gere-
kir. Ancak dikkat edilmesi gereken nokta imgenin tek başına bir anlam 
ifade etmeyeceğidir çünkü yorumlanması gerekir. Kişi, karşısında duran 
kırmızı bir elmanın toplanması gerektiği bilgisine yorumla ulaşır. Bu 
noktada imgenin kendi içindeki derin çelişkisi ortaya çıkar. İmge tutarlı 
ve güvenilirdir ancak anlamsızdır. İmgenin anlamları kültür, eğitim 
gibi başka boyutların araya girmesi ile çeşitlenir. Ellul, imgeye bakma-
dan önce görmenin öğrenilmiş olması gerektiğini söyler. Önce görme 
sonra yorumlama öğrenilir ve kesinlik, öğrenilen görme biçimi sayesinde 
kişiye açılan doğrudan algıladığı gerçeklikle sınırlıdır (s. 29). John Berger, 
Görme Biçimleri (1972) eserinde dünyanın nasıl algılandığının insanların 
gördükleriyle değil bakmayı toplumsal olarak nasıl öğrendiğiyle şekillen-
diğini söyler. Berger imgeyi insan yapımı, yeniden üretilmiş bir görünüm 
olarak tanımlar (s. 10). İmgeler, insanların onları nasıl yorumladığına 
bağlı olarak zaman içinde sürekli anlam kazanmakta ve değişmektedir.

Görme göreni uzaya/mekâna yerleştirirken, işitme ise duyanı zamanda 
konumlandırır. Biriyle diyalog halinde olmak dinlemeyi, beklemeyi ve 
karşı tarafın söyleyecekleri bitince konuşmayı gerektirir. İnsanlar sırayla 



119

Esra Özgür

konuşur, birbirine cevap verir. Görme, görülen her şeyi birbirine bağlar-
ken duymada böyle bir bütünlüğe gerek yoktur. İşitme, uyumsuzluğa izin 
verir. Teknik, her zaman verimliliği önceleyen bir zihniyetle çalıştığında 
imgeleri kullanır. Görme kişiyi hızlıca bir yere konumlandırırken aynı 
zamanda eyleme de teşvik eder. Duymanın, sözü anlamanın ve karşılık 
vermenin gerektirdiği duraklama ve düşünme süreci teknik açısından 
verimsiz bir durum yaratmaktadır. Ellul’e göre görme, mutlaka işitme 
ile diyalektik ve dengeli bir ilişki içinde olmalıdır. Başkalarını, doğayı, 
kendini ve Tanrı’yı dinleyerek kişi, görme ile elde edilemeyecek derin-
likte bir bilgelik seviyesine ulaşır. Herkes gördüğü, duyduğu, gösterdiği 
ve konuştuğu şeylerin bütününden oluşmaktadır (Ellul, 2017). Hakikat 
ve gerçeklik evrenleri bu iki duyu üzerinden varoluşun her düzeyinde 
karşı karşıya gelir. Teknik toplumunda ise bu denge bozulmuştur. 

Geleneksel teknik ve modern teknik arasındaki ayrım gibi günümü-
zün imgeleri de önceki toplumların imgelerinden çok farklıdır. Eski 
dönemlerde sanat eserleri sınırlı sayıdaydı ve bugün olduğu gibi gün-
delik hayatın kaçınılmaz bir parçası olarak sürekli göz önünde değildi (s. 
193). Walter Benjamin, “Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Çoğaltılabildiği 
Çağda Sanat Yapıtı” (1969) makalesinde önceden sanat eserlerinin sadece 
kısıtlı sayıda ve sosyal statüde belli konumlarda kişilerin erişimine açık 
olmasına değinmiştir. Ellul de eskiden imgelere küçük bir azınlığın sahip 
olduğunu söyler. Dünya tarihinde halka açık sanat sergileri aslında çok 
kısa zamandır gerçekleşen bir olgudur. Şimdi herkesin bir müzeyi ziyaret 
ederek istediği zaman karşısında durabileceği eserler eskiden bir kilisenin 
deposunda sadece rahiplerin görebileceği bir alanda bulunmaktaydı veya 
çok zengin bir tüccarın kapalı koleksiyonundaydı. Soylular sanat eserle-
rini evlerinde tutardı ve onları seyretme hazzını ancak kendi sınıflarına 
mensup dostlarıyla paylaşırdı. “Bir imge haz üretiyor ve herhangi birinin 
zevkinin eğitilmesine hizmet ediyordu ancak bir grubun psişik yapısını 
değiştiren kolektif bir güç değildi” (Ellul, 2017, s. 194). Sergi salonların-
daki sanat yapıtlarının büyülü atmosferi hâlâ devam etmektedir. Sanat 
eserini görmek için ona gitmek gerekir ancak ona dokunmak yasak-
tır, sadece izin verilen mesafeden bakılabilir. Tekniğin yeniden üretim 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

120

olanakları sonucunda Mona Lisa tablosu, Louvre müzesinde belli bir 
mesafeden karşısında durulabilecek vaziyetten buzdolabına mıknatısla 
tutturabilecek bir imgeye dönüştürüldü. Dijital teknolojiler ise evden çık-
madan Louvre Müzesi’ni sanal olarak ziyaret etmeyi, birler ve sıfırlarla 
anında yeniden üretilen ünlü ve biricik bu tabloyla ekranda karşılaşabil-
meyi mümkün kıldı. Walter Benjamin de teknik çoğaltım imkanlarıyla 
sanat yapıtının herkesin erişimine açık hale gelmesinin devrimci potansi-
yeline dikkat çeker. Ellul ise kitleler için üretilen imgelerin, eskinin sadece 
birkaç düzine insanın görebileceği imgelerden farklı olarak, kendilerine 
özerk yeni bir evren kurmasına dikkat çeker (2017, s. 195). 

Ellul, kişisel kameraların kullanımının kişiyi çevresini derinlemesine 
kavramaktan alıkoyduğunu düşünür (2017, s. 208). Gezginler için kültü-
rel özümseme ve deneyimin gerçekleşmesi başka bir işle meşgul olmadan 

“orada bulunma” halini gerektirir ancak kişi bir fotoğraf çekmekle ilgi-
lendiğinde izlenimin bütününe yönelik çaba yitirilir. Otantik bir tecrübe 
olabilecek şey yalnızca bir görsel probleme indirgenir. En iyi açıyı ve 
ışığı bulma arayışı kişiyi herhangi bir entelektüel süreçten alıkoyar ve 
anı hissederek akışa bırakma deneyimini engeller. Kişi teknik uygula-
malara hapsolur. Ellul, gezginlerin hatırayı filmde dondurduğu anda 
ilgilerini kaybettiğini söyler. “Resim gezi tecrübesini büyük ölçüde küçül-
tür; onu dışsallaştırmak, içselleştirmeyi önler ve her şeyi ‘görsel hatıra’da 
dondurur” (2017, s. 209). Ellul, unutulan şeylerin bir anlam ifade etme-
yen, hiçbir değer ve hakikat sunmayan şeyler olduğunu söyler. Peki o 
zaman gördüğümüz her manzaranın artıklarını neden kâğıt üzerinde 
korumaya çalışırız? Ellul’e göre bu fotoğraflar insanların sadece bir yere 
gerçekten gitmiş olduğunu ispatlama çabalarıdır (s. 210). Ellul bu nokta-
dan yola çıkarak imgelerin temel bir boyutunu belirler: “modern kimlik 
bunalımında, teknik değişim ve yayılmanın ortasında imgeler bize var 
olduğumuz yolunda bir kesinlik sağlar.” Gerçeklikle en güçlü ilişkinin 
imgeler üzerinden kurulduğu bir toplumda imgeler sadece çevredeki-
leri, içinde bulunulan toplumu anlamlandırmak için değil kişinin kendi 
varlığını da inanılır kılabilmesi için gerekli hale gelmiştir. Fotoğraflar, 
kişiyi geçmişte var olduğundan emin hale getirir ve onlar aynı zamanda 



121

Esra Özgür

“hayatla karşı karşıya gelme yeteneksizliğimizin yerini alan yanlış ve 
donmuş bir gerçekliğe göre düşlenen, hayat yerine ikame edilmiş şeyler-
dir” (s. 210). Var oluş deneyiminin imge dolayımlı hale gelişi tekniğin yol 
açtığı bir problemdir. Teknik insanları yaşamdan alıkoyar ancak gerçekten 
hayatta olduklarını garantileyerek onlara yaşamakta oldukları yönünde 
güçlü bir izlenim verir. Ellul’ün fotoğraf eleştirisi sanat fotoğrafçılığını 
kapsamaz çünkü buradaki mesele, sıradan insanların günlük hayatta 
hatırlamak, var olduğundan emin olmak için sürekli imgeler biriktirmesidir. 

Ellul’ün kendi varlığını ispat edebilmek için imge biriktiren insanı 
günümüz için ne anlama gelmektedir? Artık imgeler sadece özel günlerde, 
gezilerde toplanmaz. Artık her an üretilebilen bu imgeleri biriktirense 
kimsenin asla yanından ayırmadığı akıllı telefonlardır. İnsanlar artık 
sadece biriktirmek istemez, sürekli onları paylaşmayı da arzular. Kendi 
varlığını kendine imgeler yoluyla kanıtlayan insan için, internet teknolo-
jileri ve sosyal medyanın yükselişiyle diğer insanlar denkleme katılmıştır. 
Paylaşılan imgelerin ne kadar çok kişiye ulaştığı ve ne kadar beğeni topla-
dığı gündelik yaşam deneyiminin önemli bir parçası haline gelir. Böylece 
sosyal medya, Ellul’ün var olduğundan emin olmak için imge toplayan 
insanına çevrimiçi uzamla bir yeni boyut daha ekler: Kişi, başkalarının 
onun var olduğunu onamasını aldığı sanal etkileşimlerden anlar.

Günümüzde kayda değer bulunan her şey yalnızca görselleştirilebilir 
ve nesneleştirilebilir olanlardır. Bilimsel çalışmalarda da geçerli olan bu 
görselleştirme arzusu her alanda diyagram, kroki ve çizimlere verilen 
önem ile kendini gösterir. Dil de aynı şekilde çizimlere indirgenmeye çalı-
şılır. Ellul’e göre görselleştirme, bilimsel değil teknik bir çabadır. Sözün 
tekniğin nesnesi haline gelmesi ise bilimciliğin en yüksek noktasıdır (Ellul, 
2017, s. 227). Bilimcilikten kastettiği bilimsel anlayış ve görsel diyagram-
lara indirgenemeyen her şeyin yokmuş gibi dışlanması sürecidir (s. 228). 
Söz imgeleşerek bir teknik nesnesi haline geldiğinde düşünce de tekniğe 
esir olur ve özgür ruhu ifade etme olanağını yitirir. Modern bilimde 
Tanrı’ya neden yer olmadığını da Ellul, bilimcilik anlayışı ile bağdaştırır:



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

122

…o, görünür olmadığı için ölmüştür. Biz yalnızca net olarak 
yalnızca görsel boyutta kendini gösteren gözle görülür bir Tanrı’ya 
güvenebiliriz. Biz, bilim ve tekniğin elde ettiği başarıları dinlerin 
başarısızlıklarıyla karşılaştırdığımızda kendimizi her zaman görsel 
dünyanın içine yerleştiririz (s. 288).

Yalnızca görsel ve ölçülebilir olanı gerçek kabul eden bir epistemo-
lojide Tanrı’ya yer kalmamıştır. Ellul’e göre bu durum, sadece teolojik 
değil, aynı zamanda düşünsel bir yoksullaşmanın göstergesidir; çünkü 
aşkın olanın dışlanması, insanın kendi dışındaki anlam ufuklarına da 
kapanması anlamına gelir.

Sözün Düşüşü

Ellul için söz, bilimciliğin baskısına direnebilecek en iyi şeydir, ama 
imge toplumunda asla görsel temsil kadar gücü olamaz. İmge toplumda 
belirsizliğe yer yoktur, öznellik tekniğin kusursuz netliği karşısında aşa-
ğılanır ve dışarıda bırakılır. “Kamera, çarpıtılması imkânsız nesnelliğiyle 
birlikte şüphe götürmezdir. Ne var ki bizim modern mizacımıza göre 
tüm tanımlar ve akıl yürütmeler öznelliğin lekelerini taşır ve dolayısıyla 
şüphelidir, güvenilmezdir” (Ellul, 2017, s. 206). Artık dijital olanaklarla 
gerçeği yansıtması beklenen fotoğraf ve imgelere müdahale etmek çok 
kolaylaştı. Hatta üretken yapay zekâ araçlarıyla gerçeklikle hiçbir bağı 
olmayan imgeler üretilebilir. Dijital dünyanın manipülasyon potansiyeli 
bilinse dahi görsellerin yarattığı anlık etki, sorgulama yetisini gölgede 
bırakarak kişileri sahte içeriklere karşı savunmasız kılar; zira insani akıl 
yürütmeleri ve diyalogu reddeden imgeler toplumunda imge ve bakan 
kişi arasında boşluk kalmaz. “Yapay imgeler tarafından oluşturulan 
evren, can sıkıntısı üretmekten kaçınmak için kendisini dolu tutmalıdır! 
Bu evrende hiçbir zaman boş yerlere izin verilmez ve bu, imgeler ile söz 
arasındaki ana farklardan biridir” (s. 214). İmge bakanın sorgusuz itaa-
tini talep eder. Mesafe olmazsa eleştiri de mümkün olmaz. Söz söylemi 
ise aksine hem karşılıklı boşluk ve doluluk arasında bir tercih durumu 



123

Esra Özgür

yaratır hem de kendisinde ve dinleyicisinde bir gedik açar. Böylece yeni 
olasılıklar ortaya çıkar. Yani söz hem keşfedilebilecek yeni uzayların kapı-
sını açar hem de eleştirel düşünceyi harekete geçirir (s. 214). İmgeler, 
insanların ilgisini tutsak alarak onları tüm gerçeklikten koparır. İmgeler 
üzerinden ilişki kurulan gerçeklik bir yanlış gerçekliktir. Gerçeklik olarak 
insanlara gösterilen her şey kesintili imgelere ve yaşanılan gerçekliğin 
sürekli parçalanışına bağlıdır (s. 217). Yaşanan gerçeklik ile kurulan yanlış 
ilişki insanı benzerlik kozasına hapseder ve yeni bir tecrübe arayışından 
alıkoyar. İmgeler aynı zamanda bir sahte dildir. Mesaj ve iletişim olarak 
sahneye çıksalar da insanı kuşatan konumlarında boşluktan başka hiçbir 
şey üretmezler (s. 218). 

Sözün düşüşü, düşüncenin ve sorgulamanın da düşüşüdür. Sözün kar-
şısında imgelerin yükselişi ise anlık ve hızlı eylemin yükselişi anlamına 
gelir. Teknik toplumu eylemi her zaman verimlilik bakımından düşünme-
nin önüne koyar. “Birey, artık, bir gerilim ve aşırı heyecan iklimi dışında 
yaşayamaz. Artık gülümseyen, şüpheci bir seyirci olamaz o. Gerçekten 

“angajedir”, ama kendi düşünce ve eylemlerine hâkim olamaz olduğu 
içindir ki gayri ihtiyari angajedir” (Ellul, 2003, s. 291). Her dil kullanımı, 
konuşma biçimi de söz değildir. Toplumumuzda söz yalnızca tekniğin 
buyruklarına boyun eğdiğinde kendine bir yer bulabilir (Ellul, 2017, s. 
237). Sözün söz olmaktan çıktığı durumlar söyleyenin yani insanın aradan 
çıktığı durumlardır. Kendi başına bırakılmış nesnel söz bütün ağırlığını 
kaybeder. Onu konuşan kişiden ayırma çabası sonucunda söz, hakikatle 
ilişkisini yitirir ve bir yalana dönüşür (Ellul, 2017, s. 63). İçerikten yoksun, 
anlamsız konuşmalar söze atfedilen değeri aşındırır. Enformasyon 
bombardımanına maruz kalan insanlar, savunma mekanizması olarak 
dinlemeyi bırakır ve kaynağı belirsiz, kimsenin sorumluluğunu üstlen-
mediği söz, gürültü olarak yayılmaya devam eder. Arkasında söyleyen 
kişinin tecrübesi veya hakikatle kurduğu bağ olmadan yalnızca bir fikir 
ya da anlayıştan güç alan söz, tutarlılığını yitirir ve her yönden esen 
rüzgâra açık hâle gelir. Ağırlığını ve anlamını kaybeden söz, bir manipü-
lasyon aracına dönüşür. Kendi iç bağlamından koparılarak belirli bir yapı 
ya da amacın hizmetine girdiğinde ise bir slogana dönüşür. Propaganda 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

124

amaçlı dil kullanımı, yaratmak istediği etki bakımından imgeye benzer. 
Uyarıcı işlevine indirgenen söz, özellikle propaganda ve reklamcılıkta 
sıklıkla kullanılır: Burada önemli olan, içeriğin derinliği ya da hakikat 
değil, muhatapta hızla etki uyandıracak görsel veya duygusal bir izle-
nim yaratmaktır. Yani karşı tarafı uyaran etkisiyle eyleme geçirmektir. 
İmgenin kişiyi anlık eyleme çağıran doğası propagandada sözün mani-
püle edilmesiyle bu şekilde kullanılır. Kişi duraksamadan, mesafe alıp 
sorgulamadan harekete geçmeye teşvik edilir. Ellul, etkili konuşmaların 
tamamının belli bir görsel iskelet ve görsel izlenimlerle ilişkili olduğunu 
hatırlatır. “Propaganda amaçlı kullanılan dil, iskeletinin (kitleler, yürü-
yüşler, bayraklar, etraftaki anıtlar vs.) ona ağırlık verdiği ölçüde güçlüdür. 
Görsel ögeler eylemin görsel alana ve dolayısıyla da tekniğin dünyası 
olan gerçekliğe müdahalesine karşılık gelir” (2017, s. 228).

Ellul, Propaganda: The Formation of Men’s Attitudes (1973) kitabında 
çağdaş sanayi toplumlarında propagandanın içsel ve dışsal özellikleri ile 
psikolojik ve siyasi etkilerini ele alır. Propagandayı, bir grubun insanları 
psikolojik manipülasyonlarla bir araya getirip kendi amaçları doğrultu-
sunda harekete geçmelerini sağlamak için kullandığı yöntemler bütünü 
olarak tanımlar. Propagandacı, kişilerin kendi kendine karar verebilme 
özgüvenini yıkarak onların yerine bir kurum veya kişinin daha iyi karar 
alacağı inancını işlemeyi amaçlar. Bu yöntem aynı zamanda medyaya ve 
toplumsal kurumlara bağımlılığı güçlendirir. Modern propagandanın 
gerçekleşebilmesi için gereken psikolojik, sosyolojik ve diğer bilimsel 
tekniklere ancak modern çağda erişilebilmiştir. 

Ellul’e göre modern propaganda yalnızca teknoloji toplumunda var 
olabilir ve yalnızca devasa boyuta ulaşarak her şeye yayılabilen modern 
propaganda, teknoloji toplumunun mevcudiyetini ve daha da gelişme-
sini mümkün kılar. “Propagandanın kendisi bir teknik olduğu gibi aynı 
zamanda teknik ilerlemenin gelişiminin ve teknolojik medeniyetin kurul-
masının vazgeçilmez koşuludur” (Ellul, 1973, s. x). Teknik ile ayrılmaz 
ilişkisi bağlamında propaganda, insanlık için her şeyden daha büyük bir 
tehdit oluşturmaktadır. 



125

Esra Özgür

Ellul’e göre yoğun propaganda yapılan ortamlara maruz kalan insanlar 
genellikle aldıkları mesaj hakkında daha az eleştirel ve analitik düşü-
nürler ve propagandacının onlara sunduğu “gerçeği” kabul ederler. 
Propaganda yoluyla insanlar anlamadıkları bir dünyada yaşamanın zor-
luklarından kaçabilir çünkü yanıtlar tek lokmalık porsiyonlar halinde 
önceden formüle edilmiştir. Bu durum teknolojik açıdan gelişmiş çağdaş 
toplumların değişen iletişim biçimlerin bir özelliğidir ve farklı medya 
kanalları arasından seçim yapabilme olanağı ile daha da belirginleşir. 
Kimse farklı görüşleri dinlemek istemez, üstelik tam da duymak iste-
diklerini dile getirenler dururken. Günümüzde bu işlevi algoritmalar 
gerçekleştirmektedir. Sosyal medya platformları herkesi kendi özgün 
filtre balonlarına yerleştirir. Herkesin sadece kendinden olanlarla etki-
leşime girdiği böyle bir dünyada kanalı değiştirmeye gerek kalmaz. 
Özellikle ilk zamanlarında dünyayı bir araya getireceğine inanılan bu 
dijital platformlarda, diyaloğun giderek daha da imkânsız hale gelişinin 
izlerini Ellul’ün düşüncelerinden takip etmek mümkündür. 

Ellul’ün imgelerin hâkimiyetindeki teknik toplumuna ve onun ilerle-
tici gücü olan propagandaya dair tespit ettiği temel sorun aslında iletişim 
sorunudur. Günümüz koşulları iletişimi giderek daha da imkânsız bir 
hâle getirmektedir. İnsanların algılarının imgelere dayanması çağımızın 
en büyük tehlikesidir. Artık insanlar sadece görünümlere inanır, onların 
içinde yaşarlar, onlar için ölürler; hem insanların içinde bulunan gerçek-
lik hem de onları çevreleyen şeylerden oluşan gerçeklik kaybolur (2006, 
s. 65). 

Günümüz insanı, gerçeklik algısı için kendi deneyim ve yargılarına 
olan inancını yitirmiştir; bunun yerine basın, radyo, televizyon ve reklam 
gibi kitle iletişim araçlarına güvenir. Bir olayın önemi ve gerçekliği, artık 
kişisel tecrübeyle değil, medyadaki görünürlüğü ve başlığının boyutu 
gibi unsurlarla ölçülür. Kişinin kendi gözleriyle gördükleri bile, medya 
tarafından onaylanmadıkça geçersizdir. Ellul’e göre, propagandanın 
temeli budur: Yanlış bir vaka, milyonlarca kez tekrarlandığında, küçük 
bir azınlık aksini bilse dahi kitleler için doğru haline gelir. Bu süreçte, 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

126

gerçek deneyim olanakları azalırken medyanın sunduğu sanal görü-
nümler insanın tüm düşünce dünyasını kaplar ve bu haber karmaşası, 
sürekli düşmekte olan “sıradan okuyucu” seviyesine göre basitleştirile-
rek sunulur. 

Yirminci yüzyılın insanları, taban tabana zıt görünümler olan olgu-
lar ve açıklayıcı mitler arasında sürekli bocalama halindedir.  Mit, en 
temel anlamıyla, toplumsal ya da bireysel düzeyde karmaşık gerçeklik-
leri açıklamak için kurgulanan sembolik anlatılardır. Mitsel öyküler, tarih 
boyunca insanların doğayı, toplumu ve varoluşu anlamlandırma çaba-
sını yansıtır. Jacques Ellul’ün bakış açısından “açıklayıcı mit” ise, çeşitli 
ideolojik veya siyasal amaçlara hizmet eden, karmaşık sorunları tek bir 
kaynağa veya “öteki”ne indirgeyerek “her şeyi açıklayan” bir güvence 
noktası sunan anlatılardır. Açıklayıcı mitler görünümlerin yarattığı keş-
mekeş karşısında yeni bir uyum yakalama ihtiyacından ortaya çıkar; yeni 
bir görünüm gelir ve bu keşmekeşi izleyicinin zihninde bütünleştire-
rek her şeyin açıklanabilmesini mümkün kılar. Ellul’ün açıklayıcı mitler 
olarak adlandırdığı bu yeni görünüm “tüm sırları açan entelektüel bir 
anahtar”a dönüşür (s. 67). Kapitalist toplumsal yapı, toplumsal veya 
ekonomik sorunların kaynağını Sovyetler/Komünistler olarak gösterir; 
Sovyet geleneğindeyse sistemdeki aksaklıklar veya başarısızlıklar için 
sürekli karşı-devrimciler suçlanır; Nazilerin faşist ideolojisi, toplumsal 
ve ekonomik tüm sorunların kaynağı olarak Yahudileri gösterir. Bu 
örneklerin tamamı, gerçekliğin aşırı düzeyde basitleştirilerek belirli bir 

“öteki”yi suçlu ilan etmesiyle şekillenir. Ellul’ün bakış açısına göre bu 
“açıklayıcı mitler”, kitlelere karmaşık toplumsal meselelerin kolayca anla-
şılmasının sebebini sunar. Ancak bu tip basit ve suçlayıcı açıklamalar 
hem eleştirel düşünceyi bastırır hem de asıl sorunları görünmez kılarak 
toplumu manipüle etmeye yarar. Kişiler bu mitlerin güvende hissettiren 
yanılsamaları altına sığınarak sorumluluk almaktan ve belirsizliklerle 
yüzleşmekten kurtulmuş olurlar. Modern insan kendini güvende his-
setmek adına bu açıklayıcı mitlere dayanırken aslında imgelerin ve 
görünümlerin hâkim olduğu bir illüzyon ortamında yaşamaya devam 
eder.



127

Esra Özgür

İmge ve Teknik Toplumunda Özgürlüğün Olanaklılığı

Tekniğin hâkimiyeti altında, imgeler karşısında sorgusuzca boyun eğen 
modern insan için özgürlüğe giden bir çıkış yolu kalmış mıdır? Ellul’ün 
sosyolojik tespitleri okuyucuyu da karamsarlığa itebilecek seviyede 
keskindir. Özellikle en ünlü kitaplarından olan Teknoloji Toplumu’nu tek 
başına okumuş bir kişi, daha önce belirtildiği üzere Ellul’ün aşırı dere-
cede teknolojik kötümser olduğu görüşüne kapılabilir ancak bu kitabın 
Ellul’ün karşıt ve tamamlayıcı teolojik çalışmaları ile dengelenmesi gere-
kir (Wennemann, 1990, s. 188). Her ne kadar karamsarlıkla suçlansa da 
Ellul için umut her zaman canlıdır. Onu, teknolojik belirlenimci olmak-
tan çıkaran da bu umuttur çünkü Ellul’e göre zorunluluk dünyası bir 
zayıflık dünyasıdır ve insanın varoluşsal gücünü reddeder (1973, s. xv). 
Her teknolojik gelişmenin, propagandanın bir zorunluluk haline gel-
diği toplumlarda atılması gereken ilk adım içinde yaşadığımız dünyanın 
farkına varmak olmalıdır; bu aynı zamanda devrimci bir tavır almaktır 
(2006, s. 38). Ellul’e göre özgürlük çevreye uyumlanma meselesi değildir; 
özgürlük gerçeklikle yüzleşmek ve onu aşmakla ilgilidir (Wennemann, 
1990, s. 184). Ellul, teknik üzerine düşüncelerinin karşılığı olarak yaz-
dığı eseri Ethics of Freedom’da (1975a) insanın yalnızca Tanrı sevgisi ile 
özgür olabileceğini söyler: “Özgürlük yalnızca Tanrı’nın şeyler arasında 
kurmuş olduğu yeni ilişkinin erdeminde var olabilir. Seküler olan ve güce, 
şiddete, baskıya dayanan eski ilişkilerde hiçbir özgürlüğe yer yoktur” 
(s. 248).4 Çalışmanın başında değindiğimiz üzere, Ellul Marksizm ve 
Hristiyanlık üzerinden kurmuş olduğu diyalektik yönteminden yola 
çıkarak, Tanrı’nın lütfuyla kurtulmuş insanların yaşamları boyunca 
kurtuluşları için çalışması gerektiğini belirtir. Aklını ve ruhunu İsa’ya 

4   Çelişkili görünse de Ellul’ün diyalektik düşüncesinde Tanrı’ya itaat etmek 
özgürlüğün ilk koşuludur. İncil’e göre Tanrı, insanları kendi kontrolü altına 
almak için özgür bırakır ancak bu durum Tanrı’nın insanları yeniden hapsedip 
köle durumuna düşürmesi anlamına gelmez. Tanrı insanı gerçek bağımsızlığına 
yönlendirmek için özgürleştirir ve ona rehber olur. İnsan, gerçek özgürlüğü 
yalnızca Tanrı’nın özgürlüğü içinde yaşayabilir (Ellul, 2004, ss. 7-8). Tanrı’nın 
iradesine teslimiyet körü körüne kölelik değildir, bu Tanrı ile diyalog içinde 
olmak anlamına gelen, özgürlüğe giden bir sevgi ilişkisidir (Ellul, 1975a, s. 264).



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

128

adama süreciyle kişi materyal dünyanın teknik tanrısını da kapsayan 
tüm sahte tanrılarının esaretinden kurtulabilir (Lurie, s. 54). Ellul, diya-
lektiğinde özgün varoluşsal seçimi mümkün kılan gerilim hissini canlı 
tutmayı amaçlar (Wennemann, 1990, s. 183). Niyeti böyle bir özgürlüğü 
insanlığın hapsolduğu teknik dünyayla tanıştırmaktır. Böylece teknik 
sistemde bir gedik açmak ister. Ellul’e göre yalnızca bu şekilde insan-
lar kendileri için tasarlamış olduğu bu determinist teknik dünyasında 
özgürlüğü yaşayabilir (Wennemann, 1990, s. 188).

Jacques Ellul’ün düşüncesinde zorunluluk ve özgürlük, birbiriyle çeli-
şen değil, diyalektik bir ilişki içinde var olan iki temel alandır. Zorunluluk, 
modern dünyanın “gerçeklik” alanını oluşturan ve her şeyi mutlak verim-
lilik ilkesine göre yöneten otonom teknik sistemden kaynaklanır. Bu 
sistem, insanı bir nesneye indirgeyerek ve tercihlerini anlamsızlaştırarak 
onu determinist bir yapıya hapseder. Özgürlük ise bu zorunluluk düze-
ninin doğal bir sonucu değil, ona karşı kazanılması gereken bir zaferdir 
ve “hakikat” alanına aittir. Bu özgürlüğe geçiş, öncelikle teknik sistemin 
yarattığı tehlikenin bilincine varmakla, ardından umut ve inançla müm-
kündür. Ellul’e göre nihai özgürlük, teknik sistemin dışında duran aşkın 
bir Tanrı’nın, söz (kelâm) aracılığıyla insanla diyalog kurmasıyla gerçek-
leşir. Tanrı’nın bu müdahalesi, kapalı zorunluluk dünyasında bir gedik 
açar ve insanı, O’nun özgürlüğü içinde yaşamaya davet ederek gerçek 
bir özne haline getirir.

Ellul özgürlük ve zorunluluğu açık ve kapalı sistemler üzerinden ele 
alır. Ellul’ün diyalektiği bilinçli bir seçimle sistematik olmaktan uzaktır. 
Ellul, tüm kapalı sabit doktrinlere şüpheyle yaklaşır ve kendi düşüncele-
rinin de böyle bir kapalı sistem olarak algılanmasını istemez. Ellul’e göre 
modern teknolojik evrende eksik olan özgür öznenin tarihsel gelişimine 
izin verecek olan açıklıktır. Teknik, kapalı bir dünyayı temsil eder çünkü 
gelişimi tamamen mekaniktir ve sonuçları da tamamen tahmin edilebi-
lirdir. Her şeyin bir açıklaması vardır ve sorgusuzca kabul edilmelidir. 
Ellul’ün diyalektiği kendi başına bu teknik sisteme bir olumsuzlama ve 
bu yolla da bir tahmin edilemezlik getirir. Tekniğin olumsuzlamasını 



129

Esra Özgür

temsil eder (Wennemann, 1990, s. 185). Tekniğin kapalı sistemi karşı-
sında diyalektiğin önünü açan, hakikat alanına ait olan söz dinamik ve 
açıktır, karşılıklı insan iletişimini yeniden mümkün kılar; eleştiri, sorgu-
lama ve diyaloğa teşvik eder. Modern dünyada söze verilen değer hızla 
yok olmaktadır. Teknik, var olabilmek için sözün yerine imgelerin haki-
miyetine gereksinim duyar. İmgeler totaliterdir, kapalı sistemlerdir ve 
gerçeklik alanına aittir. “İmgeler, teknolojik toplumun inşası için elzem-
dirler. Sözlü diyalog aşamasında kalmışsak, kaçınılmaz şekilde eleştirel 
düşünmeye sürükleniriz. Fakat imgeler eleştiriyi dışarı atarlar. İmge 
yönelimli dünyada yaşama alışkanlığı bizi diyalektik düşünmeyi ve eleş-
tiriyi terk etmeye sürükler” (Ellul, 2017, s. 192). Dil bu özgürlük alanını 
açma imkânı sunar. Gerçeklik ve hakikat arasındaki ayrım hayatın bir 
parçasıdır. İnsanın özgürlük için her zaman çabalaması gerekir ama bazen 
de tekniğin engelleri sebebiyle sözün duyulmadığı zamanlar olacaktır. 
Kübra Çolak (2022) sözün bir döngü olarak alınması gerektiğini söyler: 

Eğer hakikat alanında işitilmezse, gerçeklik alanına geri dönülür, 
tekniğin etkileri altında yeniden mahkûm olunur ve tekrar özgürlüğe 
kavuşmak için çalışılması gerekir. Bu da insanın zorunluluk ve 
özgürlük arasındaki serüveninin bir gereğidir. (s. 43)

Ellul için diyalektik, özgürlük mücadelesinin tam kalbinde yer alır. 
Modern dünyada insanın asıl görevi kendi öznelliğini ortaya koyması, 
savunması olmalıdır (Wennemann, 1990, s. 185). İnsanın tekniğin totali-
terliği karşısında direnebilmesi içinse sözü kullanması gerekir:

Söz yalnızca benim tedirginliğimi ve belirsizliğimi arttırır. O benim 
boşluğumun, iktidarsızlığımın ve içinde bulunduğum durumun 
önemsizliğinin daha da farkına varmamı sağlar. Ne var ki imgeler söz 
konusu olduğunda, hoşsuz olan her şey silinir ve benim varoluşum 
bu imgelerin çekiciliği ve parıltısıyla süslenir. (Ellul, 2017, s. 193)

Ellul, eserlerinde olabildiğince çözüm sunmaktan kaçınır. O, sorunu 
ortaya koyar ve detaylıca tarif eder. Onun öncelikli amacı, gündeme 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

130

getirdiği tüm sorulara bireyin/okuyucusunun kendi yaşamından yola 
çıkarak özgürce kendi cevaplarını bulmasını sağlamak olmuştur. O 
zaman sonuç olarak Ellul’ün zengin tartışmalarına çağımızdan ve günlük 
hayatımızın merceğinden yola çıkarak bakmamız gerekir. Teknoloji tar-
tışmaları, Ellul’ün zamanından beri azalmadan, üzerine eklenen yeni 
sorunsallarla günümüze geldi. Artık otomasyon gibi kavramlar, günlük 
hayatımızda daha fazla yer alıyor. Teknolojilerin insan uzmanlara ihti-
yaç duymadan ilerleyebileceği hayali kimilerince coşkuyla karşılanırken, 
kimilerince bu durum tehdit anlamına geliyor. 

Ellul için insanca yaşamak diyalog halinde olmayı gerektirir. Konuşma 
insanları birbirinden ayıran boşluğu doldurur ama asla aralarındaki 
farklılıkları ortadan kaldırmaz; söylem aradaki mesafe hep kaldığı için 
sürekli devam eder (2017, s. 43). İnsanların kendilerini sürekli yeniden 
ifade etmesi gerekir. Sözün belirsizlik ilkesi dilin her kullanımında yeni 
anlamlara olanak sağlayan açıklığı sağlar. Modern toplumun insandı-
şılaşmasının sebebi insanlar arası ilişkilerin, etkileşimlerin azalması ve 
bozulan iletişimin yerini medyanın almasıdır. Artık insanlar birbirleriyle 
değil medyayla iletişim kurmaktadır. Medyayla kurulan ilişki ise tek-
niğin çerçevesinde kapalı bir ilişkidir ve Ellul’ün söze atfetmiş olduğu 
açıklık, belirsizlik ve yeni olasılıklar açma potansiyelinin dışındadır. Bu 
durum aynı zamanda demokrasiyi de olanaksız kılar. Ellul, The Political 
Illusion (1967) kitabında, modern siyasetin totaliter ve antidemokratik 
doğasına karşı koymak için iki yönelimin benimsenmesini tavsiye eder. 
(1) İlk olarak azınlık görüşlerinin daha fazla önemsenmesi gerekmektedir. 
Ellul’e göre toplumda en az temsil edilenleri ve en fazla sömürülenleri 
dinlemeye her zamankinden daha fazla ihtiyaç vardır. Ancak bu grup-
ların bir sesi olduğunda gerçek demokrasi mümkün olabilir. (2) İkinci 
önerisi ise tartışma ve münakaşa yerine diyalog ve müzakereyi teşvik 
etmesidir.

Ellul ideal insanı devrimci potansiyeli ile tanımlar. Bu devrim farkın-
dalıkla birlikte bireysel düzeyde başlar. Ellul, değişim umudunu bireysel 
farkındalıkların ve yakın çevrede kurulan diyalogların gelişmesiyle 



131

Esra Özgür

başlatır. “Küresel düşünerek bir fenomeni analiz edebilirim ancak iş hare-
kete geçmeye geldiğinde, dürüst, gerçekçi ve otantik olabilmesi için, bu 
yalnızca yerel ve tabandan gelen düzeyde olabilir” (Ellul, 2004, s. 21). 
Kişinin yapması gereken öncelikle kendini ve çevresini düzeltmeye çalış-
mak olmalıdır. Kişi hem Tanrıyla hem kendisiyle hem de çevresindeki 
insanlarla diyaloga girebilmeli ve yeniden insani topluluklar kurmaya 
başlamalıdır.

Umut, Ellul için her zaman mümkün olmuştur. Çıkış yolunu içinde 
hapsolunan teknik dünyaya karşı farkındalık geliştirmede ve Tanrı’nın 
rehberliğine yönelmekte bulur. Bu çözüm yolu fazlaca idealist olması, 
somut toplumsal ve politik mücadeleleri göz ardı etmesi ve çözümü 
büyük oranda kişisel manevi dönüşüme indirgemesi sebebiyle eleşti-
riye açıktır. 

Ellul, kötümserlik eleştirilerini teolojik eserlerine işaret ederek bertaraf 
edebilir ancak determinist olduğu eleştirisi karşısında bu eserler yeterli 
olmayacaktır. Ellul’ün özgürlük ve zorunluluk, görme ve işitme, imge 
ve söz arasında kurduğu diyalektiği, bu ikilikler tek başına ele alınmak 
istenirse işlemez. Örneğin Frankfurt Okulu düşünürlerinin ortaya koy-
duğunun aksine, teknik/teknoloji veya görsel kültür kendi içinde bir 
özgürlük potansiyeli taşımaz. Bu sistemler tamamen kapalı sistemlerdir. 
Özgürlük yalnızca Tanrı’nın alanında var olabilir. Teknolojinin kurduğu 
tahakküm içinde farklı biçimlerde devrim ve özgürlük potansiyelini gös-
teren Herbert Marcuse, Theodor W. Adorno veya Walter Benjamin’in 
aksine Ellul için keskin çizgilerle ayırmış olduğu hakikat ve gerçek-
lik alanı içinde esneklik yoktur. İyi ve kötü olan birbirine karışmaz. Bu 
durum Ellul’ün kurduğu diyalektiği de sorgulanabilir hale getirir. Ellul 
için çatışma ve gerilim hissi yalnızca kurduğu büyük ikilikler arasında-
dır. Söz alanı kendi içinde diyalektik okunamaz; aynı şekilde imgelerin 
boyutu da. Bu katılık, Ellul’ün diyalektiğini tarihsel bir süreç olmak-
tan çıkarır ve onu iki karşıt kutbun ezeli ve ebedi gerilimine sabitler. 
Dolayısıyla, teknik sistemin içinden doğacak bir dönüşüm veya özgür-
leşme imkânı kategorik olarak reddedilmiş olur.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

132

Sonuç

Modern toplumlardaki belirsizlikler bireyleri korkutur ve dünyayı 
anlamlandırmalarını zorlaştırır. Bu noktada devreye medya girer ve ger-
çekliği insanlar için kolayca sindirilebilir, ufak lokmalar halinde sunar. 
Böylece birey kendi adına düşünme, karar verme zorluğundan kurtulur 
ve sakince ‘uzman’ların ona ne yapması gerektiğini söylemesini bekler. 
Karar verme zorluğundan kendini kurtaran insan aynı zamanda kendi 
rızasıyla özgürlüğünden de vazgeçmiş olur ama verimliliği esas alan 
teknik sistemin içinde vazgeçtiği şeyin önemini kavrayamaz hale gel-
miştir. Sorumluluktan azat olan insan sorgulama yetisini kaybeder. Tüm 
bu sistemlerin işlemesini sağlayan insanların güvenli ve kolay gördü-
ğünü seçme eğilimidir. Belirsizlik, karmaşa ve korku yaratır. Tekniğin 
hakimiyeti altındaki imge toplumuysa insanlara anlaşılabilir, sade bir 
gerçeklik sunar. Ancak Ellul modern toplumda hissedilen güven duy-
gusunun sahte olduğunu göstermeye çalışır. Her şeyin belli bir düzen 
oturtulduğu, teknik ve bilimin sunduklarının sorgusuzca kabul edildiği 
bir dünyada kişi, kendini tüm bu düzen karşısında yetersiz görmeye 
başlar ve ondan daha iyi bildiğine inandıklarına boyun eğmeyi kabul 
eder. Bu durum karşısında Ellul belirsizliğe yönelmeyi tavsiye eder çünkü 
orada beklenmedik olanaklarla karşılaşma ihtimali hep vardır. 

Ellul’ün analizinde modern sorunların asıl kaynağı devletlerin, 
kurumların veya bireylerin eylemleri değil, bu aktörleri kendi verimli-
lik mantığına esir alan ve onları birer aracı konumuna indirgeyen otonom 
teknik sistemin kendisidir. Bu nedenle Ellul, suçu bireylerde aramak 
yerine, herkesi ve her şeyi kapsayan bu zorunluluklar sisteminin doğasını 
teşhis etmeye odaklanır. Ellul’ün yazılarında teknik, kimi zaman bir özne 
gibi, düşmanın kendisi gibi görülebilir ama aynı zamanda ahlâk dışında 
olması, bir bilince sahip olmaması sebebiyle tarafsız olması gibi özellik-
ler de taşır. Ellul’ün teknik sistem ile kastettiğini Tanrısız, seküler dünya 
algısına hapsolmak olarak da okumak mümkündür. İnsanların böyle 
bir düzeni neden tercih ettiğini anlamak için ise özgür iradenin getir-
diği belirsizlik korkusuna ve her şeyden önce gelen güvende hissetme 



133

Esra Özgür

ihtiyacına, netlik arayışına bakmak gerekir. İnsanlar etken özne olarak, 
kendi korkuları sebebiyle tekniğin onları çevrelemesine izin vermekte-
dir. Kişisel yetilerinden güvende hissedebilmek adına vazgeçerler. Teknik 
verimlilik adına bu vazgeçiş birey ve dünya arasında başkaları tarafından 
doldurulmaya müsait bir boşluk yaratır. Bu boşluk da uzmanlarca doldu-
rulur. Bu uzmanlar/teknikerler kişi ve dünya arasında bir arayüz veya 
çerçeve oluşturur. Bu açıdan insanların neden teknik toplumuna getir-
diği tüm sorunlara rağmen teslim olduğunu anlamada güvende hissetme 
ihtiyacı önemli bir kavram olarak öne çıkar. Aynı ihtiyaç tarih boyunca 
mitlerin, efsanelerin yaratılmasına ve modern toplumda da pozitiviz-
min yükselmesine yol açmıştır. Ellul’ün önerisi söze ve diyaloğa verilen 
önemin yeniden canlandırılmasıyla belirsizlikleri ve beraberinde geti-
receği yeni olasılıkları kabullenmektir. Tüm çelişkileriyle yaşamı kabul 
etmek ve ondan kaçmak için tekniğe sığınmama cesaretini göstermek 
gerekir. Çözüm, bu sancılı süreci kabul ederek başlar.

Günümüzde dijital platformlar ve büyük teknoloji şirketlerinin artan 
etkisi, Ellul’ün sözünü ettiği “sahte güven” duygusunu daha da pekiş-
tirmektedir. Yapay zekâ, otomasyon ve veri toplama uygulamaları, 
bireylerin deneyimlerini ve karar alma süreçlerini görünmez biçimde 
yönlendirirken, “daha iyi bilen” uzmanların yerine artık algoritmalar 
geçmiştir. Sosyal medyanın sunduğu anlık ve yüzeysel içerikler, gerçekli-
ğin karmaşıklığını basit formüllere indirgerken, insanları kendi düşünce 
ve sorgulama yeteneklerinden uzaklaştırır. Korkularını yatıştırmak için 
hızla tüketeceği “kesin” yanıtlar veya çözümler arayan insanlar, Ellul’ün 
vurguladığı diyaloğa ve yalnızca belirsizlikte keşfedebileceği özgürlük 
imkânına sırtını döner. Ancak tam da bu noktada, yerel topluluklar içinde 
yeniden yüz yüze iletişimi, eleştirel düşünceyi ve kolektif sorumluluğu 
hatırlamak, “söz”ün gücüne geri dönmek, çağımızın dijital labirentlerinde 
kaybolmamak için en önemli çıkış yolu olarak belirmektedir.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

134

Kaynakça

Adorno, T. W., & Horkheimer, M. (2014). Aydınlanmanın Diyalektiği. 
(Nihat Ülner, Çev.). Kabalcı Yayıncılık

Benjamin, W. (1969). The Work of Art in the Age of Mechanical 
Reproduction. H. Arendt (Edt.), Illuminations. Schocken Books.

Berger, J. (1972). Ways of Seeing. Penguin Books.
Van Boeckel, J. (2015). Never Mind Where, So Long As It’s Fast: Jacques 

Ellul and La Technique. Dark Mountain, 8.
Ellul, J. (1967). The Political Illusion (K. Kellen, Çev.). Alfred A. Knopf.
Ellul, J. (1973). Propaganda: The Formation of Men’s Attitudes. Vintage Books.
Ellul, J. (1975a). The Ethics of Freedom (G. W. Bromiley, Çev.). Eerdmans 

Publishing.
Ellul, J. (1975b). The New Demons (C. Edward Hopkin, Çev.). The Seabury 

Press.
Ellul, J. (1990). The Technological Bluff (G. W. Bromiley, Çev). W. B. 

Eardmans Publishing Company.
Ellul, J. (2003). Teknoloji Toplumu (M. Ceylan, Çev). Bakış Yayınları.
Ellul, J. (2004). Perspectives on our age: Jacques Ellul Speaks on his life and 

work. (Ed. W.H. Vanderburg). Anansi Press.
Ellul, J. (2006). Presence in the Modern World (l. Richmond, Çev.). Cascade 

Books. 
Ellul, J. (2017). Sözün Gözden Düşüşü (E.C. Ercan, Çev). Sentez.
Çolak, K. (2022). Jacques Ellul’de Gerçeklik ve Hakikat. Eski Yeni Yayınları.
Goddard, Andrew (2000). Jacques Ellul and the Power of the Media. Studies 

in Christian Ethics, 13(1), ss. 66-75. 
Gozzi, R. (2000). Jacques Ellul on technique, media, and the spirit. New 

Jersey Journal of Communication,  8(1), ss. 79–90. https://doi.
org/10.1080/15456870009367380.



135

Esra Özgür

Liu, Q., He, H., Yang, J., Feng, X., Zhao, F., & Lyu, J. (2020). Changes in 
the global burden of depression from 1990 to 2017: Findings from 
the Global Burden of Disease study. Journal of psychiatric research, 126, 
134-140.

Lurie, R.D. (2019). Hope Beyond Technique: On Jacques Ellul. Modern 
Age: A Quarterly Review, 61(3), ss. 49–56.

Kluver, R. (2006). Jacques Ellul: Technique, Propaganda, and Modern 
Media. C.M.K. Lum (Edt.), Perspectives on Culture, Technology and 
Communication: The Media Ecology Tradition (ss. 97-116). Hampton Press.

Postman, N. (1996). The End of Education: Redefining the Value of School. 
Vintage Books.

Van Boeckel, J. (2015). “Never Mind Where, So Long as It’s Fast: Jacques 
Ellul and La Technique”, Dark Mountain, 8, ss. 214-229. 

Wennemann, D.J. (1990). An Interpretation of Jacques Ellul’s Dialectical 
Method. P.T. Durbin (Edt.), Broad and Narrow Interpretations of 
Philosophy of Technology. Philosophy and Technology (ss. 181-192). Kluwer 
Academic Publishers.

Xu, C., Miao, L., Turner, D., & Derubeis, R. (2023). Urbanicity and 
depression: A global meta-analysis. Journal of Affective Disorders, 340, 
299-311.



136

Ağlarla Örülü Bedenler: Mark Poster’ın Medya-
Kültür-Teknoloji Düşüncesine Disiplinlerarası Bir 

Yaklaşım

Sinem Yankı Özcan

Mark Poster (1941–2012), modern düşünce tarihi ile dijital çağın kültü-
rel dönüşümleri arasında köprü kuran Amerikalı bir kültürel teorisyendir. 
University of California, Irvine’de (Kaliforniya Üniversitesi, Irvine), hem 
tarih hem de film ve medya çalışmaları alanlarında görev almıştır; aynı 
zamanda Critical Theory Institute’nin (Eleştirel Kuram Enstitüsü) kuru-
cularından biri olarak akademik yapının dönüşümünde etkili olmuştur. 
Nitekim Kaliforniya Üniversitesi, Irvine’de Eleştirel Kuram Enstitüsü’nün 
kurulması ve disiplinlerarası müfredat reformlarının hayata geçirilmesi 
yoluyla, farklı akademik alanlar arasında yeni iş birliği modellerinin geliş-
tirilmesini ve dijital çağın getirdiği paradigmatik değişimlere uygun bir 
eğitim ortamının oluşturulmasını sağlamıştır. Dijital iletişim araçlarının 
ortaya çıkardığı yeni özne türlerini, kimlik formlarını ve gözetim pra-
tiklerini analiz eden Poster, postyapısalcı kuramı medya çalışmalarının 
merkezine yerleştiren öncülerden biridir (Wiener & Krapp, 2007). Hem 
Frankfurt Okulu hem de Fransız postyapısalcı düşünürlerden etkile-
nen Poster; Michel Foucault, Jean Baudrillard, Jacques Derrida ve diğer 
Fransız postyapısalcı düşünürlerin metinlerini akademik olarak analiz 
etmenin yanı sıra bu fikirlerin Amerikan akademisine yayılmasında 
aktif rol oynamıştır. Poster’ın Film & Media Studies (Film ve Medya 
Çalışmaları) profesörü olmasına karşın the Department of Information 



137

Sinem Yankı Özcan

and Computer Science’te (Bilgi ve Bilgisayar Bilimleri Bölümü) ve the 
Department of Comparative Literature’da (Karşılaştırmalı Edebiyat 
Bölümü) fahri öğretim üyeliği görevlerinde yer alması, onun bilimsel bilgi 
ile beşerî düşünce arasındaki sınırları aşarak teknoloji, kültür ve iletişim 
arasındaki ilişkileri disiplinlerarası bir perspektifle ele alma çabasını yan-
sıtmaktadır. Bunun yanında dijital teknolojileri yalnızca kuramsal olarak 
değil, gündelik yaşamında da aktif şekilde kullanan Poster, internetin ilk 
yaygınlaştığı dönemlerde, bloglar ve dijital forumlar aracılığıyla medya 
teorisi üzerine düşüncelerini paylaşan akademisyenlerden biri olmuştur. 
Bu durum onun teorik ilgisinin pratik bir yaşam tarzına dönüştüğünü 
göstermektedir.

Poster’ın medya, kültür ve teknoloji konularındaki katkıları da tam 
bu noktada belirginleşmektedir. Dijital çağda bireyin konumunu yeni-
den tanımlayan iletişim araçlarını yalnızca teknik gelişmeler olarak değil, 
özneleşme süreçlerini ve iktidar ilişkilerini dönüştüren yapılar olarak 
değerlendirmiştir. Medya teorisine getirdiği yaklaşım, klasik iletkenlik 
modellerinin ötesine geçerek, dijital ağlar içinde şekillenen çoklu kim-
likleri, dağınık gözetim biçimlerini ve bireyin hem gözlemleyen hem 
gözlemlenen pozisyonlarını açığa çıkarmaktadır. Poster, teknolojik sis-
temlerin kültürel etkilerini analiz ederken, bu sistemlerin birey üzerindeki 
biçimlendirici gücünü vurgulamıştır; böylece medya çalışmalarını fel-
sefi, sosyolojik ve politik sorunsallarla buluşturmuştur. Onun düşüncesi, 
dijitalleşen dünyada özgürlük, denetim ve kimlik gibi temel meseleleri 
yeniden tartışmaya açan eleştirel bir çerçeve sunmaktadır.

Poster, çalışmalarında yeni teknolojilerin tanıtımıyla birlikte toplum-
sal iletişim biçimlerinde meydana gelen dönüşümleri incelemekte ve bu 
dönüşümlerin hegemonik kültürün yeniden üretimini nasıl güçlendi-
rebileceği ya da mevcut kültürel yapıları nasıl istikrarsızlaştırabileceği 
sorusuna odaklanmaktadır (Critical Theory Institute, 2005). Bu bağlamda 
iletişim teknolojilerinin yalnızca araçsal değil, aynı zamanda ideolojik 
işlevlerine de dikkat çekerek, kültürel iktidar ilişkilerinin dijital ortamda 
nasıl şekillendiğini analiz etmektedir. Böylece yeni medya ortamlarında 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

138

meydana gelen etkileşim biçimlerinin, baskın kültürel anlatıları pekiş-
tirici ya da onları sorgulayıcı yönde nasıl işlev gördüğünü ele alınırken, 
bu teknolojilerin toplumsal söylemleri dönüştürme potansiyeli de tar-
tışmaya açılmaktadır. 

Bu çalışmada, dijital çağın kültürel, toplumsal ve düşünsel dönüşümle-
rini kavramada önemli bir kuramsal çerçeve sunan Mark Poster’ın medya 
kuramı merkeze alınmaktadır. Poster, medya teknolojilerinin yalnızca 
araçsal değil, aynı zamanda özneleşme biçimlerini, temsil ilişkilerini ve 
bilgi üretimini kökten dönüştüren yapılar olduğunu ileri sürerek, medya 
ve kültür çalışmalarında yeni bir düşünsel zemin oluşturmuştur. Onu bu 
bağlamda önemli kılan, klasik iletişim modellerinin ötesine geçerek dijital 
teknolojilerle birlikte kimliğin, söylemin ve toplumsal ilişkilerin yeniden 
nasıl şekillendiğini kavramsallaştırmasıdır. Geliştirdiği enformasyon kipi 
(mode of information), süperpanoptikon (superpanopticon), elektronik çağrılma 
(electronic interpellation), alt belirlenim (underdetermination) ve insan-makine 
(humachine) gibi kavramlar, yeni medya ortamında bireyin, bilginin ve 
iktidarın işleyişini anlamada önemli araçlar sunar. Bu çalışmanın amacı 
da Poster’ın bu özgün kuramsal katkıları üzerinden medya-teknoloji-
kültür ilişkisini çözümlemek ve dijital çağda özneleşmenin dönüşen 
doğasını ortaya koymaktır.

Çalışmada ilk olarak “Medya, Temsil ve Zaman: Poster’ın Yeni Medya 
Yaklaşımının Kuramsal Temelleri” isimli başlığın altında, Poster’ın medya 
kuramının temel kavramları ile temsil, zaman ve özne anlayışı ele alınacak-
tır. Bu bölüm, yeni medya ortamında bu kavramların nasıl dönüştüğünü 
ortaya koymayı amaçlamaktadır. Ardından gelen “Basılı Kültürden Sanal 
Varlığa: İnternetin Özneleşme Biçimleri Üzerine” başlıklı bu bölümde; 
“Dijital Dönüşümde Enformasyon Kipi (Mode of Information)”, “Mark 
Poster’ın Enformasyon Kipi Kavramında Beden, Arzu ve Medya İlişkisi” 
ile “Veritabanı ve Gözetim Üzerinden Dijital Özneleşme” alt başlıkları 
çerçevesinde, dijital çağda özneleşmenin dönüşen yapısı ele alınmakta-
dır. “Heidegger’den Poster’a: Teknoloji ve Kültürün Dönüşümü” başlıklı 
bölümde ise, Heidegger’in teknoloji anlayışından hareketle Poster’ın yeni 



139

Sinem Yankı Özcan

medya kuramına uzanan düşünsel hat incelenmektedir. Alt başlık olan 
“Enformasyon Makineleri ve Kültürel Dönüşüm: Poster’ın Perspektifi” 
kapsamında ise, Poster’ın enformasyon makineleri1 kavramı üzerinden 
teknolojik gelişmelerin kültürel yapılar ve toplumsal ilişkiler üzerindeki 
dönüştürücü etkisi ele alınmaktadır.

Medya, Temsil ve Zaman: Poster’ın Yeni Medya Yaklaşımının 
Kuramsal Temelleri

Medya, yalnızca nötr bir araç değil; sınıf, ırk ve cinsiyet gibi toplumsal 
hiyerarşiler içinde şekillenen, ancak aynı zamanda bu yapıları sorgula-
yıp dönüştürebilecek potansiyellere sahip enformasyon makineleridir. 
Poster, bu bağlamda Lynne Joyrich’in televizyon üzerine yaptığı post-
modern analizden2 yola çıkar, ancak onun makinesel düzeye yeterince 
eğilmediğini belirtir (Poster, 2001, s. 10). Bu çerçevede Poster, yalnızca 
özne ve arzu ilişkileriyle sınırlı kalmayan bir medya analizine yönelir 
ve medyanın zaman, düşünce ve temsil yapıları üzerindeki dönüştü-
rücü etkilerini de teorik çerçevesine dahil eder. Örneğin, Vilém Flusser’in 
medya düşüncesine3 özel bir önem atfeder ve bu yaklaşımı Derrida’nın 

1   Poster’ın information machine (enformasyon makineleri) terimi, kültürel üreti-
min temel unsurları olan metin, görüntü ve seslerin üretim, depolama, çoğal-
tım ve dağıtım süreçlerinde kullanılan dijital teknolojiler, bilgisayarlar, iletişim 
ağları ve diğer teknolojik araçları vurgulamaktadır. Yani, bu terim medyanın 
yalnızca iletişimin aracı olarak değil, aynı zamanda karmaşık bir bilgi ekosiste-
minin işletme unsurları olarak ele alınmasını belirtir. 
2   Joyrich, televizyonun tüketici arzularını harekete geçirerek özne ile nesne 
arasındaki ayrımı dolayısıyla özne olarak benliğin oluşumunun temel koşu-
lunu zayıflattığını ikna edici bir biçimde ortaya koymaktadır (Poster, 2001, s. 
9-10).
3   Flusser, yazının doğrusal ve tekrarlanamaz bir zaman deneyimi sunduğu-
nu belirterek bu sayede tarihsel bilinç oluştuğunu savunur. Yazısız toplumlar, 
Flusser’e göre tarihsellikten yoksundur (Poster, 2011, s. xiv-xv). Bu düşünce, 
Holokost gibi travmatik olayların yazılı belgeler yoluyla aktarılmasının tarih-
sel bilinç açısından neden kritik olduğunu da açıklar. Flusser aynı zamanda 
her medya biçiminin kendine özgü bir zamansallık yarattığını ileri sürer. Ona 
göre dijital imgeler doğrusal olmayan bir zaman deneyimi yaratır ve bu, dijital 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

140

yazıyı tüm medya teknolojilerinin paradigması olarak görmesine karşı 
önemli bir alternatif olarak değerlendirir. Yazının merkezî konumunu 
kaybetmesiyle birlikte, yazarın otoritesi de çözülür; düşünce çok mer-
kezli bir üretim yapısına doğru evrilir (Poster, 2011, ss. xvii-xviii). Poster, 
yazının dijital çağda artık merkezî bir iletişim biçimi olmaktan çıktığını 
öne sürer. Bilgi, günümüzde ses, görüntü ve dijital kodlar aracılığıyla 
daha hızlı ve etkin biçimde aktarılmaktadır (Poster, 2011, ss. 3-4). Bu yeni 
medya biçimleri, yalnızca yazılı içerikleri değil, aynı zamanda çok kat-
manlı ve duyusal verileri de taşıyabilmektedir. Ancak yazıya duyulan 
bağlılık, yalnızca alışkanlık değil; kimi bireyler için varoluşsal bir gerek-
sinimdir. Yazmak, bazıları için benliğin ifade biçimidir ve yazının terk 
edilmesi, öznel bütünlüğün çözülmesi anlamına gelebilir (Poster, 2011, 
s. 4). Bu nedenle Poster tarafından yazının ayırt edici niteliklerini ve bu 
niteliklerin dijital çağda nasıl dönüştüğü sorgulanmaktadır. 

Bu doğrultuda Poster, medya teknolojilerini yalnızca temsil araçları 
olarak değil; öznelliğin, zamansallığın ve toplumsal konumlanmanın 
yeniden biçimlendiği söylemsel ve teknik alanlar olarak değerlendirir. 
Böylece yeni medya kültürü, parçalanmış benliklerin değil, dönüşen kim-
liklerin ve toplumsal ilişkilerin ifadesi olarak ele alınmalıdır. Yeni medya 
kültürü çalışmaları Poster’ın da vurguladığı üzere, postmodernitenin 
parçalanmış benliğini yalnızca bir kırılma olarak değil, kültürel ve poli-
tik yeni olanakların alanı olarak görmelidir (Poster, 2001, s. 10).  Medya 
aracılığıyla kimlikler ve öznelikler yalnızca ifşa edilmez, aynı zamanda 
yeniden inşa edilir. Buna göre Poster, Bernard Stiegler’in zamanı teknolo-
jiyle birlikte kavramsallaştırma çabasını4, Flusser’in medya zamansallığı 
fikriyle verimli bir kesişim noktası olarak görür (Poster, 2011, s. xix). 

çağda düşünmenin yapısını da değiştirir (Poster, 2011, ss. xvi-xvii).
4   Bernard Stiegler’in zamanı teknolojiyle birlikte kavramsallaştırma düşün-
cesine göre, zamansallık artık sadece bireysel bir deneyim değil, insan-makine 
bileşimlerinin bir ürünüdür. Medya, bireyin protezleri değil, onunla işleyen 
bileşik yapılar olarak anlaşılmalıdır. Dolayısıyla medya-zaman ilişkisi, yalnız-
ca teorik değil, aynı zamanda politik bir meseledir. Bu da Poster’ın belirttiği 
gibi, eleştiriyi evrenselci yaklaşımlardan uzaklaştırarak, medyanın söylemsel 
ve teknik özgüllüğüne odaklanmakla mümkündür (Poster, 2001, ss. 10-11).



141

Sinem Yankı Özcan

Böylece, yeni medya kültürünü analiz ederken postmodernite kavramının 
dikkatli ve eleştirel bir şekilde kullanılmasının önemini vurgulamaktadır. 
Ona göre, postmodern terim ne yalnızca kutlanmalı ne de nostaljik bir 
şekilde reddedilmelidir. Bunun yerine, medya aracılığıyla benliğin nasıl 
kurulduğuna ve bireyin nasıl konumlandırıldığına odaklanan bir analiz 
için araç olarak ele alınmalıdır (Poster, 2001, ss. 9-10). 

Söz konusu eksende, Poster’ın medya teknolojilerine dair yaklaşımı, 
yalnızca benliğin yeniden kurulumunu değil, aynı zamanda bireyin maki-
nelerle kurduğu ilişkilerin niteliğini sorgulayan daha geniş bir medya 
ontolojisi önermektedir. İnsan ile makine arasındaki bu yeni etkileşim 
düzlemi, Poster’ın medya denklemi (the media equation) kavramı üzerinden 
ele aldığı şekliyle, teknolojik araçların toplumsal ilişkilerde üstlendikleri 
rolü farklı bir boyutta düşünmeyi gerektirir. Poster, medya makinelerinin 
insanlar tarafından sıklıkla insansı biçimde algılandığını, bu durumun 
Reeves ve Nass’ın ifadeleriyle medya denklemi aracılığıyla açıklandığını 
belirtmektedir (Poster, 2001, s. 11). Araştırmalar, bireylerin bilgisayar ve 
televizyon gibi medya araçlarıyla olan etkileşimlerinin toplumsal iliş-
kilerle benzerlik taşıdığını gösterse de Poster bu denklemin sınırlarını 
vurgular. Yeni medya, insanlarda benzer tepkiler doğursa da insan ve 
makine arasındaki temel farklar göz ardı edilemez. Bu nedenle, yeni 
medya yalnızca teknolojik bir yenilik değil, insanların gündelik yaşamıyla 
bütünleşmiş, kendine özgü bir aracılı deneyim alanıdır. Yeni medyayla 
kurulan ilişkiler, hem insan-insan hem de insan-nesne etkileşimlerinden 
ayrışır (Poster, 2001, s. 12). Bu farkları dikkate alarak, medya kültürünü 
ele almak gereklidir. Poster, bu bağlamda yeni kavramını tarihsel olarak 
incelemeyi önerir. Yeni olanı, eskiye karşı bir kopuş ya da tamamlanma 
olarak değil, onunla karmaşık ilişkiler içinde şekillenen bir yapı olarak 
değerlendiren soy bilimsel yaklaşımı savunur (Poster, 2001, ss. 12-13). 
Böylece İnternet gibi teknolojilere ne saf bir iyimserlikle yaklaşır ne de 
karamsarca dışlar.

Bu noktada, medyanın toplumsal ilişkilerle kurduğu özgül etkile-
şim biçimleri, Poster’ın nesne ve deneyim arasındaki ilişkiyi yeniden 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

142

tanımladığı sanallaştırma yaklaşımına zemin hazırlar. Yeni medya yal-
nızca bir temsil aracı değil, aynı zamanda katılımcı ve dönüştürülebilir 
yapısıyla izleyiciyi deneyimin aktif bir parçası hâline getirir. Birey, med-
yayla kurduğu ilişki aracılığıyla yalnızca temsil edilmekle kalmaz, aynı 
zamanda medya nesneleriyle karşılıklı etkileşim içinde yeniden konum-
lanır. Bu bağlamda, Poster’ın geliştirdiği medya kuramı, nesnenin 
sabitliğini ve anlamın tekilliğini kırarak, dijital ortamda oluşan çoklu 
anlam üretim süreçlerine dikkat çeker. Sonuç olarak, bireyin medya ara-
cılığıyla yalnızca temsil edilmediği, aynı zamanda etkileşimsel olarak 
yeniden biçimlendiği fikri, Poster’ın enstalasyon ve internet örnekleriyle 
geliştirdiği katılım temelli deneyim modeline geçişi mümkün kılar. Poster, 
sanallaştırma kavramı üzerinden, İnternet nesnelerinin doğasını tartışır. 
Bir müzede gözlemlenen bir resim ile bir enstalasyon deneyimi arasın-
daki farkı örnek verir: ilki karşıdan bakılarak deneyimlenirken, ikincisi 
izleyicinin katılımıyla biçimlenir. Buna karşılık, internette bir görsel indi-
rildiğinde, o görsel sadece izlenmekle kalmaz; yazılıma göre yeniden 
düzenlenebilir, ses ya da metin eklenebilir, başka görsellerle birleştirilebi-
lir. Böylece, Poster’a göre nesne bir yandan çoklu, çelişkili uygulamalarla 
aşırı belirlenmiş, diğer yandan hayal gücüne açık ve dönüşebilir olduğu 
için belirsiz hâle gelir (Poster, 2001, ss. 17-18). Poster, bu bağlamda sanal-
laştırmanın yeni olmadığını, kitapların da belirsizlik taşıdığını kabul 
ederken, filozof Pierre Lévy’nin aşkınsal düzeyde her şeyin her zaman 
mümkün olduğunu savunan yaklaşımına karşı tarihsel bir pozisyon alır 
(Poster, 2001, s. 18). Aşkınsal olanın bir düşünce koşulu olabileceğini 
kabul etmekle birlikte, bunu ontolojik bir öncül hâline getirmeye karşı 
çıkar. Gerçek/fiili alanın tarihsel sınırları olduğunu, nesne ve öznelerin 
her zaman sembolik olarak yeniden yapılandırılabilir olduğunu, fakat 
bu yapıların uzam ve zamanda maddi bir kökeni olduğunu vurgular. 

Bu noktadan hareketle, Poster’ın sanallaştırma kavramı etrafında geliş-
tirdiği çoğul ve belirsiz nesne anlayışı, internet’in yalnızca teknik bir 
iletişim aracı değil, aynı zamanda kültürel kimliklerin, temsillerin ve 
öznelik biçimlerinin dönüşümüne zemin hazırlayan bir ortam olduğunu 
da ortaya koyar. İnternet, ulusal sınırları aşarak görüntü, ses ve metin 



143

Sinem Yankı Özcan

dolaşımını mümkün kılar. Ancak bu yalnızca teknik bir kolaylık değil, 
aynı zamanda bireyleri enformasyon makineleriyle karmaşık bir kültürel 
ilişkiye sokan bir dönüşümdür. İnternet, temsilin gerçeklik ile olan bağını 
zayıflatır; özne ve kimlik anlayışını esnekleştirir. McLuhan’ın uzantı anla-
yışının ötesine geçen bu gelişmeler, insan kültürünün yeniden inşasına 
işaret eder. Poster, bu süreçte post-ulusal, çoklu ve dağınık öznelik biçim-
lerinin potansiyelini araştırmayı önerir (Poster, 2001, s. 126). Ancak bu 
dönüşüm, kapsayıcı olduğu kadar dışlayıcı dinamikleri de beraberinde 
getirir. Poster tarafından internetin küreselleştirici etkisini ele alırken 
onun kapsayıcılığının sınırlı olduğu vurgulanır. İnternet, teknik araç-
lara erişemeyen, başlangıç maliyetlerini karşılayamayan, modernleşmeyi 
reddeden ya da fakir toplulukları dışlayarak yeni görünmezlikler ve 
eşitsizlikler üretmektedir (Poster, 2001, s. 126). Bu bağlamda, internetin 
yaygınlığı ve kapsayıcılığı, tarihsel olarak basılı yayından bile daha az 
olabilir.

Dolayısıyla dijital kültürün vaat ettiği özgürleşme ve çoğulluk, ancak 
erişim olanaklarının eşitlenmesiyle gerçeklik kazanabilir. Buna rağmen, 
internet büyümekte, daha fazla kullanıcıya ulaşmakta ve farklı medya 
biçimlerini bünyesine katmaktadır (Poster, 2001, s. 127). Poster, internetin 
yeni bir evrenselcilik formu sunabileceğini kabul eder, ancak bunu aydın-
lanmacı bir ilerleme anlatısına bağlamadan, daha esnek, yerel ve küresel 
bağlantıların birlikte var olduğu yeni bir eklemlenme biçimi olarak görür. 
Bu bağlamda, internet yalnızca teknik bir ağ değil, toplumsal yeniden 
yapılanmanın dinamiklerini taşıyan kültürel bir ortamdır (Poster, 2001, 
ss. 127-128). İnternet’in ulus-devletlerle olan ilişkisi karmaşıktır: Ulus-
devletler tarihte hep uluslararası dinamiklerle iç içe olmuşlardır. Bugün 
küreselleşmenin yaratabileceği tehlikelerin esas kaynağı, ulusötesi şir-
ketler ve finansal güçlerdir; İnternet bu sürecin sadece bir parçasıdır. 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

144

Basılı Kültürden Sanal Varlığa: İnternetin Özneleşme Biçimleri 
Üzerine

Poster, basılı medyanın ulus-devletin oluşumundaki rolünü hatır-
latarak, baskının modern özneyle olan ilişkisini açıklar. Baskı, bireyle 
ulusu birbirine bağlayan bir araç olmuş; özerk, rasyonel ve merkezli 
özneyi desteklemiştir. Ancak bu özne modeli aynı zamanda kadınları, 
beyaz olmayanları ve okuryazar olmayanları dışlamıştır (Poster, 2001, ss. 
124-125). Poster’a göre, basılı medya modern öznenin eleştirel ve temsil 
odaklı yapısını desteklemiştir. Ancak radyo, televizyon ve film gibi yayın 
medyalarının yükselişiyle özne-nesne ilişkisi parçalanmış, özne daha 
dağınık ve simülasyonla şekillenen bir hale gelmiştir. Yayın medyası, 
temsilin gerçeklikle bağını zayıflatır; Körfez Savaşı örneğinde olduğu 
gibi, medya aracılığıyla sunulan olaylar gerçeklikten çok bir gösteriye 
dönüşür (Poster, 2001, ss. 14-16). Bu durum, medyanın yalnızca bilgi 
aktaran değil, aynı zamanda kültürel ve politik gerçekliği yeniden üreten 
bir araç olduğunu gösterir.

Yayın medyasının Foucault’nun anlamıyla bir iktidar teknolojisi olarak 
işlediğini ve modern özne/nesne ilişkisini dönüştürdüğünü belirten 
Poster, bu medya ortamında öznelerin, artık merkezi ve bütüncül değil; 
dağılmış, parçalı ve çoklu biçimlerde kurulduğunu belirtir. Yayın kültürü, 
hem eski özne figürünü kısmen sürdürür hem de simülakrlar yoluyla 
yeni, baştan çıkarıcı kültürel nesneler yaratır. İnternet ise bu süreci daha 
ileri taşır. Bir yandan yayın medyasını kapsar ve dağıtımını hızlandırır; 
öte yandan çoktan çoğa iletişim, eşzamanlı üretim, değişim ve yeniden 
dolaşıma olanak sağlayarak özne/nesne ayrımını daha da muğlaklaştırır 
(Poster, 2001, ss. 16-17). Bu dönüşüm, artık öznelliğin ağ bağlantılı enfor-
masyon makineleri aracılığıyla konumlandığı, klasik özne kavramının 
yerini sanal, işleyen bir benlik figürüne bıraktığı bir kültürel ortam yaratır.  
Sonuç, artık dış dünyayı karşısına alarak kavrayan bir özne değil, bir ağ 
devresi içinde konumlanan, özne-olmayan bir benliktir. Bu dönüşümü 



145

Sinem Yankı Özcan

anlamak için Poster, Althusser’in üst-belirlenim (overdetermination)5 kav-
ramını hatırlatmaktadır. Ancak klasik belirlenim modelleri, internetin 
sunduğu çok katmanlı ve açık potansiyelleri açıklamakta yetersizdir. Bu 
yüzden Poster What’s the Matter with the Internet? adlı kitabında alt-belir-
lenim (underdetermination) kavramını önermektedir (Poster, 2001, s. 17). 
Alt belirlenmiş nesneler (örneğin hipermetinler), özneyi açık yönelimlere 
zorlamaz; bunun yerine yaratıcılığı ve katılımı davet eder. Bu nesneler 
sabit bir anlam taşımaz, kullanıcı etkileşimiyle şekillenir ve yeniden üre-
tilebilirler. Özne de bu dijital nesnelerle kurduğu ilişki içinde yeniden 
tanımlanır. Bu tür nesneler hem geçmiş toplumsal yapılarla ilişkili hem 
de yeni kültürel yaratımlara açık oldukları için hem belirlenmiş hem 
belirsizdir (Poster, 2001, s. 17). İnternetteki kültürel nesneler, kullanıcı 
tarafından dönüştürülüp yeniden yapılandırılabilir; bir görüntü yalnızca 
izlenmekle kalmaz, düzenlenir, sesle, metinle birleştirilir ve dolaşıma 
sokulur. Bu durum, sanal nesnelerin sadece teknolojik değil, kültürel 
olarak da aktif ve katılımcı biçimde kurulduğunu gösterir. Poster, bu 
dönüşümün yalnızca düşünsel değil, tarihsel olarak özgül olduğunu 
savunur; sanallaşma bir enformasyon kipi olarak, özne ve nesnenin gide-
rek daha karmaşık, çok katmanlı yapılarda ortaya çıkmasını sağlar (Poster, 
2001, s. 18). Böylece yeni medya teknolojilerinin bireyi yalnızca temsil 
etmediğini, aynı zamanda onu zamansal ve mekânsal olarak yeniden 
konumlandırdığı fikri öne çıkar. Poster, yeni medyanın yalnızca içerik 
üretimini değil, aynı zamanda özneleşme süreçlerini de dönüştürdüğünü 
savunur. İnternet, kullanıcıyı yalnızca tüketici değil, aynı zamanda gön-
derici, üretici ve yazar konumuna getirir (Poster, 2010, s. 49). Ancak bu 
dönüşüm tüm dünyada aynı şekilde yaşanmaz: Çin gibi bazı devletler 
interneti sansürleyerek kontrol etmeye çalışırken, Batı merkezli teknoloji 
ve medya şirketleri dijital kültürü ticarileştirir. Öte yandan bazı bireyler, 

5   Üstbelirlenim, bir toplumsal oluşumun parçasının, ait olduğu bütünlüğün 
diğer unsurlarıyla karşılıklı etkileşim sonucunda belirlendiğini vurgular; bu, 
toplumsal belirleyiciliğin tek bir nedene indirgenemeyeceğini, öte yandan pek 
çok etkenin karmaşık ve çok yönlü ilişkiler içinde ortaya çıktığını göstermekte-
dir (Marshall, 2005, ss. 19, 780).



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

146

dijital sanat, oyunlar ve peer- to- peer (eşler- arası)6 içerik üretimi gibi pra-
tiklerle yeni olanaklar yaratmaktadır (Poster, 2010, s. 49). Bu çerçevede, 
Poster medya teknolojilerinin özneleşme süreçlerine etkisini kavrarken, 
teknolojik determinizme kapılmaktan kaçınmaya özen gösterir. İnsan ve 
makine artık ayrılmaz biçimde bağlıdır der ve bu ilişkinin kültür sosyo-
lojisinin merkezine alınması gerektiğini savunur (Poster, 2010, s. 50). Bu 
noktada daktilo, baskı makinesi, telgraf, telefon, film, radyo, televizyon 
ve internet gibi enformasyon makinelerinin özne inşasında aynı şekilde 
mi işlev gördüğü sorusu belirleyici hâle gelir.

Poster, interneti, özne ve kimliğin geleneksel yapılandırmalarının 
dışında işleyen, belirsiz ama etkili bir kültürel nesne olarak ele alır. 
İnternetin diğer medya biçimlerinden farkı, maddi ve söylemsel olarak 
daha az belirgin, daha esnek ve konumlandırılması zor bir yapıya sahip 
olmasıdır. Basım teknolojileri, modern özneyi, rasyonel, özerk bireyi, 
oluşturan kültürel koşulları desteklemiştir. Bu medya, bireyin eleştirel 
düşünmesini teşvik eden sabit, sessiz ve bireysel okuma deneyimleriyle 
şekillenmiştir. Oysa İnternetin doğası, bu özne tipini sarsmakta ve farklı 
öznellik biçimlerine kapı aralamaktadır (Poster, 2001, ss. 13-14).  Sanal 
ortamlarda nesneler, kimlikler ve beden farklı biçimlerde kurulur; cinsi-
yet ve etnisite gibi kategoriler, diğer toplumsal mekânlardakinden hem 
farklı hem de benzer şekillerde yeniden biçimlenir. Ancak Poster, inter-
netin hızla değişen yapısı nedeniyle bu tür çözümlemelerin her zaman 
geçici ve varsayımsal olarak ele alınması gerektiğini vurgular (Poster, 
2001, s. 19). 

İnternetin teknik altyapısındaki dönüşümler, metnin baskınlığını 
azaltırken görsel ve işitsel içerikleri öne çıkarır; ticari işlevler 
artarken oyun ve pornografi gibi alanlar da yaygınlığını sürdürür. Ağ 
altyapıları, donanım üreticileri ve medya holdingleri arasındaki rekabet 
yoğunlaşırken, bilgisayar, televizyon ve telefon teknolojileri giderek 

6   Peer-to-peer, kullanıcıların aracısız biçimde dosya, müzik, video ve belge ak-
tarımını vurgulayan bir kavramdır. Örneğin BitTorrent veya benzeri P2P pro-
tokolleriyle bir film veya müzik dosyasını doğrudan indirmek bu modele girer.



147

Sinem Yankı Özcan

bütünleşmektedir. Bu nedenle yeni medya araştırmacılarının teorik 
iddialarında ölçülü olmaları gerekir. Poster’ın çalışması, Heidegger, 
Foucault, Derrida, Baudrillard gibi çeşitli düşünürlerden ve feminist 
kuramdan yararlanarak internetin kültürel, politik ve toplumsal boyut-
larını çözümlemeyi hedefler (Poster, 2001, ss. 19-20). Yeni medyanın 
modern toplumsal hiyerarşileri dönüştürme ve kültürel pratiğe yeni 
yönler kazandırma potansiyelini vurgulayan Poster, mevcut kurumların 
medya üzerindeki egemenliği kabul edilse de eleştirinin yalnızca bu teh-
likeye odaklanmasının yeni politik olanakları tıkayabileceği uyarısında 
bulunur (Poster, 2001, ss. 18-20). Böylece Poster’ın, iyimser olmamakla 
birlikte, eleştirel teorinin bu açık çerçeveyi koruması gerektiğini savun-
duğu noktada, dijital kültürün taşıdığı çelişkili potansiyellere rağmen 
yeni politik, etik ve kültürel olanakların araştırılmasının önemine işaret 
ettiği görülür.

Poster, internetin özne oluşumuna dair sunduğu yapının klasik 
özgürlük/determinizm ya da etkin/edilgen karşıtlıklarının ötesinde 
değerlendirilmesi gerektiğini savunmaktadır. İnternette bireyler, kimlik-
lerini tekil bilinç eylemleriyle değil, sürekli ve karşılıklı söylemsel ilişkiler 
aracılığıyla inşa etmektedir (Poster, 2001, s. 184). Bu süreç, sabit bir özneye 
dayanmadığı için liberal ya da Marksist özgürlük tanımlarıyla uyuşmaz. 
Ancak söylem eylemlerinin çok yönlü yapısı ve geleneksel yüz yüze ileti-
şimdeki cinsiyet ve etnisite izlerinden görece bağımsızlığı sayesinde, özne 
kuruluşu açısından bir demokratikleşme imkânı doğmaktadır. Poster’a 
göre internetin büyüsü, konuşma ve kültürel üretim gibi pratikleri tüm 
katılımcıların erişimine açması ve böylece kültürel üretim aygıtlarını 
radikal biçimde merkezsizleştirmesidir (Poster, 2001, s. 184).

Poster, elektronik ortamda bireyin varoluşunun klasik anlamda otan-
tik olamayacağını belirtir. Elektronik kafelerde beden yoktur; kimlik 
ise tasarlanarak üretilir. Bu ortamda birey ne tamamen gerçek ne de 
yapaydır; kendilik, açılma ve gizlenme arasında dalgalanır. Poster’a 
göre, bu durum makinesel bir taleptir: İnsan, hiçbir zaman kendisinin 
sabit bir versiyonu değildir ve teknoloji bu heterojenliği ortaya koyar 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

148

(Poster, 2001, ss. 37-38). Siber-uzamdaki insan-makine etkileşimi, insanlığı 
kendi çokluğuyla yüzleştirir. Son olarak, Poster bu süreci gotik bir aşk 
hikâyesine benzetir: İnsan, her zaman kendisinden farklı olan sibernetik 
bir canavarla yaşamaktadır ve bu, henüz başlangıçtır; internetin 
gelişimi daha yeni başlamıştır. Bu ontolojik kırılma, yalnızca bireyin 
kendilik deneyimini değil, siyasal sistemler içindeki yerini de yeniden 
biçimlendirir. Bu bağlamda Poster, internetin yalnızca bireysel öznelliği 
değil, siyasal yapıları da dönüştürdüğünü savunur. İnternetin yalnızca 
bireysel öznelliği değil, siyasal yapıları da etkilediğini savunan Poster, bu 
dönüşümün hem olanaklar hem de sınırlar taşıdığını vurgular. Özellikle 
elektronik çağrılma (electronic interpellation) kavramıyla, bireyin dijital veri-
tabanları aracılığıyla nasıl çağrıldığını ve bu çağrı üzerinden özne olarak 
konumlandığını açıklar (Poster, 2001, s. 176). Bunun yanında Poster’ın 
insan-makine (humachine) kavramı, insan-makine karışımlarını açıkla-
mak için geliştirilmiş kuramsal bir yaklaşımdır. İnsan-makine arayüzü, 
özne-nesne ayrımını belirsizleştirir ve bu yapı, dijital çağın öznellik biçim-
lerinin temelini oluşturur (Lodders, 2008). Poster’a göre politik öznellik 
artık yalnızca biyolojik bir özneye değil, teknolojiyle bütünleşmiş dijital 
öznellik biçimlerine de aittir. Bu bağlamda, ağın mimarisi ve merkezsiz 
doğası sayesinde ulus-devletin denetiminden çıkmış bir kamusal alan 
gelişmekte ve netizen kavramı etrafında yeni bir siyasal form şekillen-
mektedir (Lodders, 2008, s. 279).

İnternetin post-ulusal kimlikleri teşvik eden yapısı, sınırları aşan 
yeni öznellik biçimlerine alan açarken, eşitsiz altyapı koşulları ve dijital 
bölünme gibi sorunlar nedeniyle bu dönüşüm sınırlı kalabilir (Poster, 
2001, ss. 126-128). Ancak yine de internet, klasik siyasal otorite biçimlerini 
sorgulayan yeni bir demokratikleşme imkânı barındırır. Bu noktada 
Poster’ın tartışmaya açtığı bir diğer kavram siber-demokrasidir. Hipermetin 
gibi yapılar okuyucuyu yazara dönüştürerek, uzmanlık ve merkezi oto-
riteyi sarsar. Bu süreç, yalnızca akademik bilgiyi değil, siyasal temsil 
biçimlerini de yeniden kurma potansiyeli taşır (Poster, 2001, ss. 187-188). 
İnternetin merkeziyetsizleştirici etkisine dikkat çeken çeken Poster’ın 
vurguladığı üzere iletişim teknolojileri kendiliğinden demokrasi üretmez 



149

Sinem Yankı Özcan

çünkü bu teknolojilerin demokratikleşme yaratabilmesi, ancak mevcut 
güç ilişkilerinin dönüşümüyle mümkündür (Murphy, 2003, s. 520). Yine 
de internetin kamusal alanı merkezsizleştirme ve siyaseti daha kapsayıcı 
hale getirme potansiyelini taşıdığını kabul eder. Poster’a göre modern 
özne figürünün yerini alan çoklu, hibrit ve sibernetik özne, artık klasik 
temsiliyet biçimleriyle kavranamaz. Bu değişim yalnızca bireysel kimlik 
düzeyinde değil; toplumsal ve siyasal temsiliyet alanlarında da etkisini 
gösterir. Elektronik çağırmayla şekillenen bu yeni özne hem devletin hem 
piyasanın gözetiminden etkilenir, ancak bu etki sabit bir yönlendirme 
değil, sürekli bir yeniden konumlandırmadır (Poster, 1996, ss. 190-191).

Poster, dijital çağda özgürleşmenin artık içsel bir mahremiyet alanında 
değil, dijital söylemlerdeki çatlaklarda aranması gerektiğini belirtir. Bu 
bağlamda, postmodern öznelliğin direniş stratejileri de dönüşmektedir. 
Sabit kimliklerin yerini alan dağınık kimlik yapıları, yeni kolektiflik ve 
dayanışma biçimlerine alan açabilir. Enformasyon kipinin ortaya çıkar-
dığı teknolojik ve söylemsel düzen, modernitenin rasyonel, özerk öznesi 
yerine çoklu ve kırılgan öznellik biçimlerini yerleştirir (Poster, 1996, s. 
191). Direniş ve politik failliğin bu yeni düzenle uyumlu olarak yeniden 
düşünülmesi gereklidir.

Sonuç olarak Poster, birey, kimlik, benlik ve özne gibi kavramların 
birbirinden ayrılması gerektiğini vurgulamıştır. Modernitenin rasyonel 
öznesi yerini, parçalı, değişken ve söylem içinde müzakere edilen bir kim-
liğe bırakır (Poster, 2001, ss. 6-9). İnternet, mekân, zaman, beden, zihin 
ve nesne gibi temel kavramları dönüştürerek bireyin deneyim dünyasını 
baştan şekillendirir (Poster, 2001, ss. 5-6). 

Dijital Dönüşümde Enformasyon Kipi (Mode Of Information)

Poster, geleceğe dair umutlu ama temkinli bir perspektif geliştirir: 
İnternetin yarattığı yeni dijital alanlar, gezegensel ilişkiler, göçebe kültürler 
ve çoklu kimliklerin oluşumu için bir zemin sunabilir. Ancak bu dönüşüm, 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

150

belirsizliklerle doludur. Sonuçta bu yeni teknokültürler, insan-makine 
etkileşiminin yeni biçimlerini doğuracaktır (Poster, 2001, s. 128). Poster’ın 
internetin kültürel ve siyasal boyutlarını tartıştığı bu çerçeve, onun 
birey ve özne anlayışındaki dönüşümle doğrudan ilişkilidir. Bu noktada 
internetin birey üzerindeki etkilerini anlamak için Poster’ın geliştirdiği 
en önemli kavramlardan biri enformasyon kipidir (mode of information). 
Enformasyon kipi kavramı, Poster’ın 1989 tarihli The Mode of Information 
başlıklı çalışmasında temellendirilmiştir (Poster, 1996, ss. 176-177). Bu 
kavram, sanayi toplumunun yerini enformasyon toplumuna bırakma-
sıyla birlikte bireyin kimlik ve konumlandırılma biçimlerinde köklü bir 
dönüşüm yaşandığını ifade etmektedir. Poster’a göre, sanayi toplumunda 
bireyler kurumlar tarafından temsil edilerek şekillendirilirken, bilgi 
toplumunda bireyler elektronik bilgi sistemleri aracılığıyla söylemsel 
olarak çağrılır ve sürekli yeniden konumlandırılır (Poster, 2001, s. 18). 
Bu kavram, klasik bilgi üretiminden farklı olarak ağ-temelli, etkileşimli 
ve söylemsel bir bilgi rejimini tanımlar. Bu rejimde özne artık sabit bir 
bilinç ya da birey değil; sürekli olarak dijital söylemlerle çağrılan, yeniden 
konumlanan bir yapı halini alır. Bu mod, öznelerin ve nesnelerin giderek 
daha fazla zaman/mekân, zihin/beden, insan/makine sınırlarında 
sanal yapılandırmalar içinde belirir hâle gelmelerini ifade eder. Bunlar 
amorf değil, karmaşık ve belirsiz takımyıldızlardır. Bu bağlamda Poster 
tarafından şu sorular yöneltilir: E-posta, veritabanları, IRC, Web sayfa-
ları gibi ortamlarda nesneler nasıl vardır? Cinsiyet ve etnik kimlik bu 
yerlerde nasıl kurulur? Bunlar televizyon ya da gündelik mekânsal kar-
şılaşmalardan nasıl farklıdır? (Poster, 2001, ss. 18-19). Poster’a göre bu 
sorular çerçevesinde, İnternet modern özne figürünün ötesinde işleyen 
bir yapı olarak analiz edilebilir. Ancak bu analiz, internetin yalnızca bireyi 
dönüştüren bir mecra olmanın ötesinde, toplumsal yapıları yeniden 
şekillendiren bir ortam olarak değerlendirilmesini de gerekli kılar (Poster, 
2001, s. 19). Örneğin, daha önce erkek egemen olduğu düşünülen Net’te 
1998 itibarıyla kadın kullanıcılar sayıca öne geçmiştir. Ayrıca ağ yapısı, 
teknolojik altyapı (ör. kablo modemler, fiber optik), metnin yerini gör-
sel-işitsel içeriklerin alması gibi dönüşümler de süreklidir. 



151

Sinem Yankı Özcan

Öte yandan, Poster’ın Foucault yorumunda daha sistematik bir 
eleştirel kurgu inşa ettiği görülür. Foucault, Marxism and History adlı 
çalışmasında Poster, Foucault’nun analizlerini klasik Batı Marksizmiyle 
karşılaştırarak, onun Batı Marksistlerinin çalışmalarını başka yollarla 
sürdürdüğünü savunur (Stuhr, 1987, s. 154). Bu iddia, Poster’ın postya-
pısalcı söylem analizini tarihsel materyalizmin epistemolojik sınırlarını 
aşmak üzere nasıl yeniden yapılandırdığını ortaya koyar. Poster’a göre, 
Foucault’nun tarih anlayışı, Hegelci ya da Marksçı yaklaşımlarda olduğu 
gibi aklın ya da üretim güçlerinin doğrusal ve erekli ilerleyişine değil; 
söylemin yerel, kesintili ve iktidar ilişkileriyle örülü tarihsel inşasına 
dayanır (Stuhr, 1987, s. 155). Bu yaklaşım, özneleşmenin ideolojik değil, 
söylemsel olarak kurulduğunu ve bu sürecin bilgi teknolojileriyle iç içe 
geçtiğini gösterir. Postmodern çağda öznellik ve iktidar ilişkilerinin diji-
tal iletişim teknolojileriyle nasıl dönüştüğünü açıklamak için kullanılan 
bir kavram olan enformasyon kipi, Poster’a göre iletişim teknolojilerinin 
bireyleri yapılandırma biçiminde radikal bir dönüşüme işaret eder (Poster, 
1996, ss. 175-177). Böylece sabit, özerk ve merkezli bir özne anlayışı yerine, 
dağınık, çoklu ve ağ bağlantılı bir özne modeli ortaya çıkar. Bu yapıların 
başında veri tabanları gelir. Poster’a göre veri tabanları, Foucault’nun 
söylem anlayışıyla uyumlu olarak bireyleri söylemsel yollarla kurar 
(Poster, 1996, s. 177). Veri tabanları, enformasyon kipinin tipik araçlarıdır. 
Foucault’nun söylem kavramıyla paralel olarak, bu dijital sistemler birey-
leri tanımlar, kategorize eder ve böylece özneleri biçimlendirir. Bu, klasik 
özne anlayışından farklı olarak çoklu, dağınık ve sabitlenmemiş öznellik 
biçimleri üretir (Poster, 1996, ss. 176-177). Veri tabanlarının yalnızca eko-
nomik veya politik kontrol araçları olmadığını, aynı zamanda kültürel 
söylemler aracılığıyla bireyin öznelliğini de şekillendirdiğini göz önüne 
alan yaklaşımlar, Marksist ve liberal eleştiriler (örneğin gizlilik kaygıları) 
açısından eksik kalır. Çünkü bu eleştiriler, bireyi değişmeyen, sabit bir 
bilinç noktası olarak varsayar (Poster, 1996, ss. 177-178). Başka bir deyişle 
bu yaklaşımlar, bireyi tarihsel ve toplumsal bağlamdan bağımsız, deği-
şime kapalı tek bir ben olarak ele alır. Halbuki veri tabanları ve dijital 
altyapılar içinde özne, farklı roller ve etkileşimler aracılığıyla devamlı 
olarak yeniden kurgulanır; kimlikler çok katmanlıdır ve zaman, mekân 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

152

ile teknoloji içinde evrilir. Böylece öznelliği sabit bir bilinç noktası olarak 
kabul etmek, toplumsal deneyimlerin, teknolojik etkilerin ve kültürel 
pratiklerin bu devamlı dönüşümünü dikkate almamak anlamına gelir.

Poster, The Mode of Information adlı çalışmasında, dijital çağın ileti-
şim biçimlerinin yalnızca teknik değil, aynı zamanda kültürel ve siyasal 
anlamda da dönüşümsel bir potansiyele sahip olduğunu ileri sürer. 
Poster’a göre, modern toplum artık üretim tarzı (mode of production) kav-
ramıyla yeterince açıklanamaz hâle gelmiştir; bunun yerine, elektronik 
olarak aracılık edilen söylemler bağlamında şekillenen yeni bir toplumsal 
düzenin kavranabilmesi için enformasyon kipi (mode of information) kavramı 
gereklidir (Stuhr, 1987, ss. 150-151; Poster, 1990, s. 5). Bu kavram, Marx’ın 
üretim tarzı kuramına bilinçli bir göndermeyle formüle edilmiştir. Marx, 
Alman İdeolojisi ve başka metinlerinde üretim tarzını iki biçimde kullanır: 
İlki, üretim araçları ile üretim ilişkilerinin farklı bileşimlerine dayanarak 
tarihi dönemlere ayıran bir kategori olarak; ikincisi ise, Althusser’in ifa-
desiyle, kapitalist toplumda ekonomik etkinliği son kertede belirleyici 
olan bir metafor olarak. Poster da benzer bir şekilde, enformasyon kipi kav-
ramı aracılığıyla tarihi bu kez simgesel değişim biçimlerindeki farklılıklar 
üzerinden dönemlere ayırmayı ve çağdaş kültürün bilgiye fetişistik bir 
önem atfettiğini ifade etmeyi amaçlar (Poster, 1990, ss. 5-6). Poster’ın bu 
kuramsal müdahalesi, postyapısalcı düşünceyle derinlemesine bir etki-
leşim içerisindedir. Nitekim The Mode of Information adlı çalışmasında 
medya, veri tabanları, devlet gözetimi ve bilimsel söylem gibi dört ileti-
şim alanını Baudrillard, Foucault, Derrida ve Lyotard gibi düşünürlerle 
ilişkilendirerek çözümler. Poster’ın amacı, bu sektörlerde işleyen kendi 
kendine referans veren dilsel mekanizmaları açığa çıkarmaktır (Stivale, 
1991, s. 269). Bu bağlamda, TV reklamlarını Baudrillard, veri tabanlarını 
Foucault, elektronik yazımı Derrida ve bilimsel söylemi Lyotard üze-
rinden analiz eder. Poster, bu medya ortamlarında işleyen elektronik 
dilin ne yazıya ne de konuşmaya indirgenemeyeceğini savunur. Bu dil, 
onun deyimiyle “her yerde ve hiçbir yerde, her zaman ve asladır” (Poster, 
1990, s. 85); yani hem maddi hem de maddi olmayan bir yapıya sahiptir. 



153

Sinem Yankı Özcan

Böylece Poster, temsil ve anlamlandırma merkezli Aydınlanma söylemini 
sorgulayarak geleneksel iletişim kuramlarının ötesine geçer.

Enformasyon kipinin farklı örnekleri üzerine yürüttüğü analizlerde 
Poster, izleyicinin ya da kullanıcının konumunun nasıl dönüşüme uğra-
dığını da tartışır. Örneğin Poster, Baudrillard’ın hipergerçeklik kuramına 
ilişkin değerlendirmesinde, enformasyon kipinin izleyiciyi hem özne hem 
nesne olarak merkezsizleştirdiğini ifade eder. Ancak bu içgörünün eleş-
tirel potansiyelinin ne olduğu konusunda belirsizlikler bulunduğu da 
Stivale tarafından vurgulanır (Stivale, 1991, s. 270). Poster’ın enformas-
yon kipi kavramı çerçevesinde ele aldığı bir diğer önemli nokta ise, dijital 
iletişim biçimlerinin özne üzerindeki etkisidir. Özellikle elektronik mesaj 
servisleri ve bilgisayar destekli konferans uygulamaları gibi yeni yazılı 
iletişim ortamları, öznenin konumunu yalnızca teorik düzeyde değil, 
gündelik iletişim pratiklerinde de dönüştürmektedir. Elektronik mesaj 
servisleri ve bilgisayar destekli konferans uygulamaları, kelime işlem-
cilerden farklı olarak konuşmaya dayalı iletişimin yerini dijital yazıya 
bırakır. Bu dijital iletişim biçimleri, daha önce yalnızca yüz yüze etki-
leşim, posta ya da telefon aracılığıyla mümkün olan iletişim alanlarını 
yazılı ortama taşır. Poster’ın ifade ettiği üzere bu bilgisayarlaştırılmış 
yazı biçimleri, özne üzerinde çeşitli etkiler yaratır (Poster, 1990, s. 116). 
Öncelikle, kimliğin farklı biçimlerde kurulmasına olanak tanıyarak 
bireyin kendi kimliğiyle oynamasına imkân sağlar. Ayrıca, cinsiyet gös-
tergelerinin ortadan kalkmasıyla birlikte iletişim, cinsiyetten arındırılmış 
bir biçim kazanır. Bununla birlikte, mevcut ilişkisel hiyerarşiler sarsılır 
ve iletişim, daha önce önemsiz kabul edilen ölçütler doğrultusunda yeni-
den yapılandırılır. Tüm bunların ötesinde, özne hem zamansal hem de 
mekânsal olarak yerinden edilir ve bu yerinden edilme, özneyi dağıta-
rak çoklu biçimlerde yeniden kurar.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

154

Mark Poster’ın Enformasyon Kipi Kavramında Beden, Arzu ve 
Medya İlişkisi

Data Made Flesh başlıklı kitap, Mark Poster’ın 1970’lerin sonlarında 
geliştirdiği enformasyon kipi kavramına dayanarak, bilgi teknolojilerinin 
kültürel ve bedensel etkilerini inceleyen materyalist bilgi çalışmaları ala-
nına katkı sunmaktadır (Thurtle & Mitchell, 2004, s. 2). Poster, Foucault, 
Marksizm ve Tarih adlı eserinde, tarihçileri modern bilgi teknolojileri-
nin faillik, egemenlik ve öznellik gibi temel tarihsel kategorileri nasıl 
dönüştürdüğünü düşünmeye davet eder (Thurtle & Mitchell, 2004, s. 14). 
Bu projeyi Data Made Flesh’te de sürdüren Poster, “Bilgi ve Makineleri 
Arzulamak” başlıklı çalışmasında, kültürel medya ile bedenin psikanali-
tik kavramları (özdeşleşme, nesne seçimi gibi) arasındaki ilişkiyi inceler 
(Thurtle & Mitchell, 2004, ss. 14-15). Poster’ın enformasyon kipi kavramı, 
yalnızca özneyi değil, aynı zamanda bedeni ve arzuyu da dönüştüren 
bir çerçeve sunar. Burada medyanın psikanalizle ilişkisini sorgular ve 
Freud’un özdeşleşme modellerinin medya çağında geçerliliğini tartışır. 
Poster’a göre, modern teknolojiler çocukların bedensel deneyimlerini 
ve arzu yapılarını dönüştürerek sabit kimlik kategorilerini yetersiz hale 
getirir (Poster, 2004, s. 87-88). Başka bir deyişle bedenin tarih boyunca 
yalnızca biyolojik bir gerçeklik olarak değil, aynı zamanda kültürel, 
söylemsel ve arzuya dayalı bir yapı olarak inşa edildiği vurgulanır. Yeni 
teknolojilerle birlikte bu yapı dramatik biçimde dönüşmektedir. Dijital 
teknolojiler, bedeni mekânsal, zamansal ve arzulamsal olarak yeniden 
şekillendirirken, beden artık yalnızca bir doğa nesnesi değil, enformasyon 
makineleriyle iç içe geçmiş çok boyutlu bir kültürel alan hâline gelir. 

Poster’ın ifade ettiği üzere fin-de-siècle Viyana’sının medya ortamına 
görece kapalı yapısı, ebeveynlerin çocukların ev içi deneyimlerini kontrol 
etmelerine olanak tanırken, yirmi birinci yüzyılın başındaki bilgi top-
lumlarında bu tür bir kontrol neredeyse imkânsız hale gelmiştir. Poster, 
televizyon ve internet gibi ev merkezli iletişim araçlarının yaygınlaşma-
sıyla birlikte, kimlik belirleme gibi sabit kategorilerin yetersiz kaldığını ve 
bunun yerine dahil olma gibi daha akışkan, ilişkisel kavramlara ihtiyaç 



155

Sinem Yankı Özcan

duyulduğunu ileri sürmektedir (Thurtle & Mitchell, 2004, s. 15). Bu tespit, 
enformasyon kipinin yalnızca teknik bir yenilik değil, aynı zamanda öznel-
liği ve toplumsal ilişkileri yeniden yapılandıran kültürel bir dönüşüm 
biçimi olarak değerlendirilmesini mümkün kılar. Enformasyon makineleri, 
bireyleri yalnızca bilgiye erişen pasif varlıklar olarak değil, aynı zamanda 
bu makinelerle birlikte işleyen ve dönüşen özneler olarak konumlandırı-
lır. Özellikle çocuklar, dijital arayüzlerle girdikleri etkileşimlerde, klasik 
özdeşleşme süreçlerinden farklı olarak makinelerle bütünleşen, parçalı 
ve çok katmanlı özne biçimleri geliştirirler. Poster’ın belirttiği gibi maki-
nesel talepler, öznenin içsel bütünlüğünü varsayan modern anlayıştan 
saparak, teknolojik ortamlarda oluşan ve sürekli değişen arzusal konum-
lara işaret eder (Poster, 2010, ss. 90-93). Çocuklar yalnızca biyolojik ya 
da ailevi değil, aynı zamanda makineyle bütünleşmiş özne konumları 
üretirler. Bu bağlamda beden, sadece doğal bir varlık değil, dijital ara-
yüzlerle iç içe geçmiş çok boyutlu bir kültürel yapı haline gelir. 

Poster, bedenin psikanalitik teoriyle nasıl tanımlandığını tartışmak için 
Freud’un beden anlayışına döner. Freud’a göre beden, belirli aşamalarda 
haz bölgeleriyle ilişkilidir (oral, anal, genital) ve çocuğun özdeşleşme ve 
nesne seçimi yoluyla cinsiyet kimliği gelişir. Ancak bu model hem hete-
ronormatif hem de Avrupa merkezci bir perspektife dayanır. Freud’un 
Oedipus merkezli beden teorisi, farklı kültürleri ve alternatif arzu biçim-
lerini dışlar (Poster, 2004, ss. 88-90). Televizyon karakterleri, bilgisayar 
arayüzleri ve hatta Teletubbies gibi medya ürünleri, çocukların benliğini 
klasik Oedipal yapı dışında şekillendiren yeni araçlara dönüşür (Poster, 
2004, s. 98-100). Poster, Judith Butler’ın psikanaliz eleştirisinden yola 
çıkarak, özdeşleşmenin hiçbir zaman tam gerçekleşmediğini, her zaman 
yeniden yazılan ve kültürel olarak şekillenen bir süreç olduğunu belir-
tir. Ona göre, özdeşleşme hem gerçek hem hayali yönler taşır; Freud’un 
sunduğu model tarihsel bağlamlara göre yeniden değerlendirilmeli ve 
çağdaş teknik koşullarda yeniden düşünülmelidir (Poster, 2004, ss. 90-93). 

Poster, Lacan’ın ayna evresi kavramını tartışırken, televizyon ve bilgi-
sayar ekranlarının çocuklar için sıradan aynalardan çok daha karmaşık 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

156

olduğunu söyler. Ekranlar, çocuğun hem fiziksel hem de arzu düzeyinde 
içine katıldığı sibernetik arayüzlerdir. Televizyon karakterleriyle özdeş-
leşme, yeni bir beden ve arzu biçimi yaratır (Poster, 2004, ss. 97-98). Bunun 
yanında Poster, Teletubbies örneğini ele alır. Bu televizyon programı, bir 
yaşındaki çocuklara yönelik olup, yetişkin figürlerin tamamen yoklu-
ğuyla dikkat çeker. Program, çocuklara bir medya evreni sunarak onların 
bedenlerini ve arzularını Oedipal üçgen dışında şekillendirir. Teletubbies 
karakterlerinin midelerindeki ekranlar, çocuğun bedenini bilgi teknolo-
jisiyle doğrudan kaynaştırır. Bu, klasik özdeşleşme yollarının ötesinde, 
çocuğun benliğini makineyle bütünleştiren bir medya fantezisi yaratır. 
Programın pedagojik değeri sorgulansa da Poster için esas önemli olan, 
burada bedensel arzu ve özne oluşumunun bilgi teknolojileriyle yeniden 
yapılandırılmasıdır (Poster, 2004, ss. 98-100). Poster’a göre, enformasyon 
makineleri yalnızca ebeveynlerin otoritesini zayıflatmakla kalmaz, aynı 
zamanda çocukların arzu yapılarını da dönüştürür. Bugünün çocukları 
yalnızca Oedipal yapı içinde değil, aynı zamanda medya aracılığıyla 
kurulmuş sanal topluluklar, imgeler ve makinelerle özdeşleşerek kimlik 
kazanırlar. Dolayısıyla moderniteye özgü özne modelinin yerini, par-
çalanmış, hibrit, çoklu ve sibernetik bir özne alır (Poster, 2004, s. 100).  
Freud’un döneminde çocuklar, aile tarafından denetlenen kültürel 
nesnelerle etkileşim kurarken, artık enformasyon makineleri ev içine 
nüfuz etmiş, çocukların medya yoluyla edindikleri kültürel deneyimleri 
çoğaltmıştır. Jeffrey örneğinde olduğu gibi, internet marjinal kimlikler 
için alternatif özneleşme alanları sunar (Poster, 2004, ss. 93-97). Güneyli 
muhafazakâr bir kasabada yaşayan eşcinsel bir genç olan Jeffrey, kendi 
cinsel yönelimine ilişkin kabulü çevresinden görememiştir (Poster, 2004, 
ss. 96-97). Ancak internet sayesinde kendi gibi hisseden gençlerle bağlantı 
kurabilmiş, böylece varoluşunu sürdürmek için sanal bir sığınak bulmuş-
tur. Bu örnek, medyanın genç bireyler için alternatif kimlik alanları ve 
topluluklar oluşturduğunu göstermesi bakımından çarpıcıdır.



157

Sinem Yankı Özcan

Veritabanı ve Gözetim Üzerinden Dijital Özneleşme

Yirminci yüzyılın sonları, teknoloji, siyaset ve kültür alanlarında büyük 
ölçekli dönüşümlere sahne olmuştur. Özellikle güçlü bilgisayarların 
devlet ve özel sektör tarafından kullanılmasıyla bilgi işleme kapasi-
tesi artmış, bu da gözetimi merkezi bir mesele haline getirmiştir. Devlet 
güvenlik ve eşitlik adına bireyleri izlerken, şirketler kişisel verileri eko-
nomik metaya dönüştürmektedir. Artık gözetim yalnızca devletten değil, 
piyasa aktörlerinden de kaynaklanmakta; bireyler ise mahremiyet kay-
gısı gütmektedir. Bu kapsamlı dönüşüm bağlamında, Lyon ve Zureik’in 
(1996, s. vii) belirttiği üzere Mark Poster gözetim olgusunu yalnızca 
devlet temelli bir kontrol mekanizması olarak değil, aynı zamanda diji-
tal teknolojiler aracılığıyla işleyen kültürel ve söylemsel bir yapı olarak 
değerlendirir. 

Poster elektronik çağırma (electronic interpellation) kavramını ilk olarak 
1996 tarihli “Database as Discourse; or Electronic Interpellations” başlıklı 
makalesinde ortaya koymuştur (Poster, 1996, ss. 176-177). Bu kavramla 
Poster, Althusser’in ideolojik çağırma (interpellation) modelini dijital 
veri tabanları bağlamında yeniden yorumlar. Ona göre bireyler artık 
devlet ya da ideolojik aygıtlar tarafından değil, bilgisayarlı veri taban-
ları aracılığıyla dijital olarak çağrılmakta ve belirli kimlik pozisyonlarına 
yerleştirilmektedir. Bu süreçte bireyler veri tabanları tarafından belirli 
toplumsal kimliklere çağrılır; ancak bu çağrılma hiçbir zaman sabit değil-
dir, kaygandır ve sürekli yeniden yapılandırılabilir niteliktedir. Ancak bu 
çağrılma her zaman eksik, kaygan ve yeniden yapılandırılabilir olduğu 
için modern özne modeli geçerliliğini yitirir. Poster, bu durumu açık-
lamak için süperpanoptikon (superpanopticon) kavramını geliştirir (Poster, 
1996, s. 190). Foucault’nun panoptikonundan esinlenen bu kavram, diji-
tal gözetimin merkezi olmayan, dağılmış ve gönüllü yapısını tanımlar. 
Birey hem gözetleyen hem de gözetlenen olur (Poster, 2001, s. 86). Başka 
bir deyişle bu kavram, klasik panoptik gözetim modelinden farklı olarak 
bireyin yalnızca gözlemlenmediğini, aynı zamanda çeşitli elektronik sis-
temler aracılığıyla dağınık kimlik parçalarına ayrıldığını ve bu parçalar 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

158

üzerinden yönetildiğini öne sürer. Süperpanoptikon, bireyin farkında olma-
dan birden fazla söylemsel pozisyonda nesneleştirilmesiyle işler ve bu 
yönüyle klasik gözetim sistemlerinden çok daha yaygın, içkin ve mer-
kezi olmayan bir kontrol biçimini temsil eder.

Poster, iktidar ilişkilerini anlamada medyanın özel bir konumda oldu-
ğunu savunur. Gilles Deleuze’ün “Postscript on the Societies of Control7” 
(Denetim Toplumları Konusunda Bir Ek) metninden yola çıkarak, disiplin 
toplumlarının yerini kontrol toplumlarının aldığı fikrini tartışır. Deleuze, 
kapalı kurumların yerini açık, sürekli ve akışkan denetim biçimlerinin 
aldığını savunsa da Poster, bu geçişin tarihsel süreklilikleri yeterince 
hesaba katmadığını belirtir (Poster, 2011, ss. xxi-xxii). Örneğin, ABD’deki 
hapishane sistemleri disiplinsel yapıların hâlen etkili olduğunu gös-
termektedir. Michael Hardt’ın kontrol toplumlarını pürüzsüz yüzeyler 
üzerinden açıklama girişimi de benzer şekilde tartışmaya açılır. Hardt, 
medyanın bu yeni sistemde artık bir iktidar aracı olmadığını savunsa da 
Poster, medyanın hâlâ güçlü bir özneleştirme mekanizması olduğunu 
vurgular (Poster, 2011, s. xxiii). Televizyon, basın ve internet, bireyleri 
mekânsal sınırlamalara gerek kalmadan kimliklere, rollere ve davranış-
lara yönlendirir. Bu durum, Poster’ın süperpanoptikon olarak tanımladığı 
yeni bir denetim biçiminin ortaya çıktığını gösterir (Poster, 2011, s. xxiv).

Poster Computer, Surveillance and Privacy kitabının Database as 
Discourse; or Electronic Interpellations bölümünde, bilgisayarlı veritaban-
larını Foucault’nun söylem anlayışıyla ilişkilendirerek, bu teknolojilerin 
özneleri doğrudan değil, söylemsel yollarla, dil aracılığıyla kurduğunu 
savunur. Mevcut Marksist ve liberal yaklaşımlar, veri tabanlarını ya kapi-
talistlerin kontrol aracı (Schiller, Luke) ya da devletin gizliliği tehdit eden 
yapısı (Burnham, Rule) olarak görür; ancak Poster’a göre bu yaklaşımlar 
veri tabanlarının kültürel ve söylemsel etkilerini göz ardı eder (Poster, 
1996, ss. 175-176).

7   Bknz. Deleuze, Gilles. “Postscript on the Societies of Control.” October 59 
(Winter 1992): 3–7.



159

Sinem Yankı Özcan

Veritabanları maddi değil, sembolik-dilsel yapılardır; bu nedenle onla-
rın analizinde postyapısalcı dil ve özne kuramı önemlidir. Bu kurama 
göre:

Özne daima dil aracılığıyla kurulur, kültürel anlam kazanır.

Bu kurulum çağırılma (interpellation) biçimini alır.

Özne konumu hiçbir zaman sabit değildir; çoklu, parçalı ve direnişe 
açıktır (Poster, 1996, ss. 176-177).

Poster, veri tabanlarının sadece kontrol aracı olarak değil, öznenin kül-
türel-söylemsel inşasına katkıda bulunan yapılar olarak da ele alınması 
gerektiğini vurgular. Özellikle çağrılma pratiğiyle birey, veri tabanı tara-
fından belirli toplumsal konumlara yerleştirilir. Ancak bu yerleştirme 
her zaman eksik ve yeniden yapılandırılabilir niteliktedir. Jean-François 
Lyotard, veri tabanlarına evrensel erişimi önererek bilgiye dayalı bir 
özgürleşme politikasını savunur (Poster, 1996, s. 189). Bu öneri, bilgiyi 
demokratikleştirmeyi hedeflese de Poster’a göre yetersizdir, çünkü bu 
yaklaşım veri tabanlarının özneleri söylemsel olarak nasıl kurduğunu 
göz ardı eder. Lyotard, veri tabanlarının gücünü bireyin geri kazanabile-
ceğini varsayarken, Poster veri tabanlarının merkezsiz, çoklu ve dağınık 
özne biçimleri yarattığını savunur (Poster, 1996, s. 190). Bu özne biçimi 
artık modern, içselleştirilmiş birey modeliyle uyumlu değildir, çünkü 
veri tabanları bireyleri farkında olmadan farklı kimliklerde üretir. Poster 
bu durumu süperpanoptikon kavramıyla açıklar: bu sistem gözetimin öte-
sinde, öznelliğin dağınık bir biçimde kurulmasıdır. Bu nedenle, klasik 
anlamda gizliliğe dayalı bir direniş politikası yetersiz kalır. Bunun yerine, 
post modern özneleşme biçimlerine uygun yeni direniş stratejileri geliş-
tirilmelidir (Poster, 1996, s. 191). Bedenler artık dijital ağlara bağlıdır; 
mahremiyetin sınırları değişmiştir. Dolayısıyla özgürleşme, modernite-
nin bireysel içselliğinden değil, enformasyon kipinin ürettiği çoklu kimlik 
yapılarından geçer.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

160

Veritabanlarının söylem üretme biçimi, Poster tarafından süperpanop-
tikon kavramıyla kavramsallaştırılır: klasik panoptikon bireyin içselliğini 
üretirken, veri tabanları bireyleri farkında olmadıkları kimlik parçala-
rıyla nesneleştirir (Poster, 1996, ss. 190-191).  Lyotard, veri tabanlarına 
erişimin yaygınlaşmasını özgürleştirici bir politika olarak önerir; ancak 
Poster’a göre bu öneri, veri tabanlarının güç ve bilgi arasındaki karmaşık 
ilişkiyi göz ardı eder. Çünkü bilgi, yalnızca erişilebilir bir içerik değil, 
özneyi kuran bir güç biçimidir (Poster, 1996, ss. 189-190).  Sonuç olarak, 
enformasyon kipinin ortaya çıkardığı yeni teknolojik ve söylemsel düzen, 
modernitenin sabit, rasyonel, özerk özne figürünün yerine dağınık, çoğul, 
değişken öznellik biçimlerini yerleştirir. Bu, direniş ve politik failliğin de 
farklı şekillerde yeniden düşünülmesini gerektirir.

Heidegger’den Poster’a: Teknoloji ve Kültürün Dönüşümü

Poster, modern bilgi teknolojilerinin analizinde Heidegger’in “The 
Question concerning Technology”8 (Teknolojiyle İlgili Soru) adlı metnine 
dönmenin verimli olabileceğini savunur (Poster, 2001, s. 28). Heidegger 
teknolojiyi sadece araçsal bir sorun değil, insanın dünyadaki varoluş 
biçiminin temel bir ifadesi olarak görür. Modern teknoloji, doğaya karşı 
şiddet uygulayan ve insanı da aynı araçsal mantıkla dönüştüren bir 
çerçeveleme (Gestell) olarak tanımlanır (Poster, 2001, s. 29). Bu çerçeveleme, 
dünyayı yalnızca kullanıma hazır bir kaynak olarak görür ve alternatif 
varoluş biçimlerini görünmez kılar. Heidegger’in çözümü, teknolojiye 
dönüşü değil, onun içindeki tehlikeyi ifşa ederek farklı bir ilişki geliş-
tirme imkânıdır (Poster, 2001, ss. 29-30). Metin, bir retorik anlatı olarak 
okunabilir: İnsanlığın tehlikeyi fark etmesi, onu anlaması ve düşünme 
yoluyla özgürleşmesi gerektiği ileri sürülür. Bu anlatı, korku-gerilim 
türüyle benzeşen bir yapıya sahiptir; çünkü tehlike gizlidir ve ancak 
felsefi düşünmeyle ortaya çıkarılabilir.

8   Bknz. Heidegger, Martin. The Question Concerning Technology and Other Es-
says. Translated by William Lovitt. Garland Publishing, 1977.



161

Sinem Yankı Özcan

Poster, Heidegger’in klasik Antik Yunan’a yaptığı geri dönüşü, tek-
nolojinin farklı kültürel biçimlerde nasıl işlediğini göstermek amacıyla 
yaptığı bir yabancılaştırma hamlesi olarak değerlendirir. Yunan teknolo-
jisi (tekhne), hem nesneleri hem de özneleri Varlık içinde görünür kılan 
bir poiesis (açığa çıkarma) biçimidir. Bu tarihsel karşılaştırma aracılığıyla, 
modern teknolojinin sadece araçsal değil, aynı zamanda insanın kendi-
siyle ilişkisinin gizlenmesine neden olan bir çerçeveleme biçimi olduğu 
ortaya konur (Poster, 2001, s. 31). 

Poster, Heidegger’in analizine beş temel tezle yaklaşır (Poster, 2001, 
ss. 30-32):

Görünmezlik tezi: Modern kültürde teknoloji, araçsal bir araç gibi 
görünür ancak aslında insan varoluşunun kurucu koşuludur ve bu koşul 
görünmez kalır.

Yunan geri dönüş tezi: Antik Yunan’daki teknoloji anlayışı, bugünkü 
çerçevelemeden farklıdır ve alternatif bir varlık ilişkisini açığa çıkarır.

Açığa çıkarma (aletheia) tezi: Yunan teknolojisi, nesneleri ve özne-
leri birlikte açığa çıkaran bir ifşa biçimidir. Modern teknoloji ise sadece 
enerji kaynaklarını ortaya çıkaran ve onları stoklayan bir meydan okuma 
biçimidir.

Kültürel temel tezi: Heidegger’in teknoloji anlayışı, onun bir kültür 
biçimi olarak teorileştirilmesini mümkün kılar. Bu, teknolojiyle kültür 
arasındaki ilişkiyi düşünmenin önünü açar.

Farklılaşma eksikliği tezi: Heidegger, tüm teknolojileri tekil bir öz (ifşa 
etme) altında toplar ve farklı teknokültürel biçimleri ayırt edemez. Bu 
yaklaşım, teknolojilerin tarihsel ve kültürel çeşitliliğini yeterince dik-
kate almaz.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

162

Poster, Heidegger’in teknoloji anlayışının modern teknolojiyle sınırlı 
kaldığını, özellikle postmodern bilgi teknolojilerini yeterince açıklayama-
dığını savunur (Poster, 2001, ss. 32-33). Heidegger’in teknolojiyi kültürel 
bir çerçeveleme biçimi olarak tanımlaması güçlü bir yaklaşım sunsa da bu 
yaklaşım farklı teknoloji türleri arasındaki farkları bir açıdan göz ardı 
eder. Başka bir deyişle Poster, Heidegger’in teknolojiler arasında yeterli 
ayrım yapamayarak teknolojik determinizmi aşmak istediğini, ancak 
bu çabasıyla teknolojilerin özgül etkilerini görmezden geldiğini belirtir. 
Poster’ın vurguladığı üzere teknoloji salt bir varlık ilişkisi değil, aynı 
zamanda maddi koşullara bağlı bir yapıdır. Dolayısıyla bilgi teknoloji-
leri, mühendislik tasarımları gereği, hidroelektrik santralinden farklı bir 
kurulum biçimi üretir (Poster, 2001, ss. 34-35). Bilgisayarlar, metni, sesi 
ve görüntüyü dijital kodlara çevirerek onları depolar ve işler. Bu da bir 
tür araçsallaştırma olarak görülebilir. Ancak Heidegger’in çerçeveleme 
kavramı, teknolojinin teknik özelliklerinden değil, onun insanlar tara-
fından nasıl yaşandığından türetilir. 

Heidegger, anlamın makineler aracılığıyla üretildiği yeni koşulları tanı-
madığı ölçüde, eleştirisini hâlâ hümanist bir çerçevede tutar. Poster’a 
göre bazı bilgi teknolojileri –örneğin hipermetinler ya da ağ temelli diji-
tal sistemler– yalnızca dünyayı araçsallaştırmakla kalmaz, aynı zamanda 
bireyi varlıkla özgür bir ilişkiye davet edebilir. Bu durum, Heidegger’in 
varsaydığı tekil ve homojen teknoloji anlayışından bir sapmayı temsil 
eder. Poster’ın belirttiği üzere Heidegger’in düşüncesinde teknoloji, kül-
türle derin bir şekilde ilişkili olan bir ifşa biçimidir; ancak bu yaklaşım, 
teknolojiler arasındaki farklılıkları dikkate almaz. Onun teknoloji eleş-
tirisi, çoğu zaman yüksek kültürün kaybı, kitle toplumunun yükselişi 
gibi nostaljik şikâyetlere yaklaşır (Poster, 2001, s. 33). Heidegger her ne 
kadar bu görüşlerin ötesine geçmeye çalışsa da teknolojiye yönelik kül-
türel yaklaşımını çerçeveleme ile sınırlı tutar.

Poster’a göre enformasyon makineleri, insanı artık nesneler 
dünyasından ayrışmış bir özne olarak değil, sistemin içinde işlemekte olan 
bir bileşen olarak konumlandırır (Poster, 2001, ss. 23-24). Bu makineler 



163

Sinem Yankı Özcan

yalnızca araç değil, aynı zamanda öznelliği yeniden yapılandıran kültürel 
üretim araçlarıdır. McLuhan’ın araç mesajdır anlayışıyla uyumlu şekilde, 
bu makineler kullanıcılarını dönüştürür. Baudrillard ve Virilio gibi 
düşünürler, teknolojinin artık duyuların oranını değil, dil ve mekân algı-
sını dönüştürdüğünü vurgular. Poster, teknoloji kavramının tanımında 
yaşanan dilsel ve kavramsal belirsizlikleri vurgulayarak, özellikle enfor-
masyon makineleri çağında bu terimin yeniden düşünülmesi gerektiğini 
savunur (Poster, 2001, ss. 21-22). Geleneksel teknoloji tanımları, çekiçten 
robota kadar madde üzerinde etkili makineleri merkeze alırken; günü-
müzde semboller üzerinde etkili olan, metin, ses ve görüntü üreten 
enformasyon makineleri (örneğin bilgisayarlar), bu çerçeveyi yetersiz 
hale getirir. Enstrümantalist ve özcü yaklaşımlar da bu yeni durumu 
kavramakta eksik kalır (Poster, 2001, ss. 22-23).

Poster, kültürel teorisyenlerin kendisini teknolojik determinizmle 
suçlayabileceğini öngörür, ancak bu eleştiriye karşı çıkar. Ona göre tek-
nolojiler, yaratıcısının niyetinden veya teknik özelliklerinden bağımsız 
olarak çok anlamlıdır ve etkileri doğrusal değildir. Bu duruma örnek 
olarak interneti verir: Başlangıçta ABD Savunma Bakanlığı tarafından 
nükleer savaş durumunda iletişimi sürdürmek için tasarlanan bu tekno-
loji, bugün tamamen farklı amaçlar için kullanılmaktadır ve hatta devlet 
için bir tehdit unsuru haline gelmiştir. Poster, kişisel bir anekdotla dak-
tilo teknolojisinin dönüşümünü de anlatır. Daktilo başlangıçta cinsiyetçi 
bir biçimde kadınlara yönelik düşük statülü bir araçken, zamanla aka-
demi ve iş dünyasında vazgeçilmez hale gelmiştir. Klavye teknolojisi 
hem iletişim hem de sağlık üzerinde (örneğin karpal tünel sendromu) 
etkiler yaratmıştır (Poster, 2001, ss. 76-77). Bu örnekler, teknolojilerin 
sabit anlamlara sahip olmadığını ve insanlarla olan ilişkilerinin tarihsel 
ve kültürel bağlamda değiştiğini gösterir. 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

164

Enformasyon Makineleri ve Kültürel Dönüşüm: Poster’ın 
Perspektifi

Poster’ın What’s the Matter with the Internet? ve Information Please adlı 
çalışmaları, dijital çağda teknolojinin birey, kültür, siyaset ve etik üze-
rindeki dönüştürücü etkilerini felsefi, kültürel ve sosyolojik düzeylerde 
kapsamlı bir biçimde analiz eder. Poster, teknolojiyi yalnızca araçsal bir 
fenomen olarak değil, kültürel formasyonların, öznelik yapılarının ve 
toplumsal ilişkilerin kurucu bir öğesi olarak kavramsallaştırır. Lodders’ın 
da vurguladığı üzere, bu eserler, modern özne anlayışını yeniden düşün-
meye zorlayan güçlü bir teorik çerçeve sunar (Lodders, 2008, s. 281). 
Karmaşık teorik yapısına rağmen, dijital kültür çalışmalarında merkezi 
bir kaynak niteliği taşır.

Poster, enformasyon makinelerinin yalnızca teknik değil, kültü-
rel üretim süreçlerinde de devrim yarattığını ileri sürer. Bu makineler, 
kültürün temel unsurlarını üretme, çoğaltma, depolama ve dağıtma 
süreçlerinde yoğunlaşma, karmaşıklık ve derinlik oluşturur (Poster, 2011, 
s. ix). Bu çerçevede geliştirdiği medya ekolojisi (media ecology) kavramı, 
doğadaki canlı ve cansız ekolojilere bir katman olarak eklenir. Medya 
artık yalnızca mesaj ileten araçlar değil; kültürel normları, toplumsal 
yapıları ve politik ilişkileri etkileyen bir güçtür (Poster, 2011, ss. x-xi). 
Poster, insanın alet yapan hayvan olarak tanımlanmasının modern medya 
teknolojileri karşısında yetersiz kaldığını savunur. Medya makineleri, 
geleneksel mekanik makinelerden farklı olarak doğayı değil, kültürü 
dönüştürür. İnsanlarla daha yakın ve çok katmanlı ilişkiler kurarlar. Bu 
nedenle özgürlük ve determinizm gibi klasik ikiliklere alternatif kuram-
ların geliştirilmesi gerektiğini vurgular (Poster, 2011, ss. xi-xii).

Medya teknolojileri ile küreselleşme arasındaki bağ da bu dönüşü-
mün merkezindedir. Poster, medya araçlarının küreselleşme sürecinde 
yalnızca enformasyon taşıyıcısı değil, kültürlerarası ilişkileri ve iktidar 
biçimlerini yeniden kuran aktörler olduğunu belirtir (Poster, 2011, ss. 
x-xii). Medyanın küresel yayılımı, sınırları aşarak yeni toplumsal, politik 



165

Sinem Yankı Özcan

ve kültürel alanlar yaratır. Bu durum, medya ve küreselleşmenin karşılıklı 
biçimde birbirini şekillendirdiği bir yapı ortaya koyar. Poster, kültürün 
sosyolojik analizdeki merkezi konumunu üç temel eğilim üzerinden 
değerlendirir: dilsel dönüş, küreselleşme ve yeni medya (Poster, 2010, 
s. 46). Bu eğilimlerin her biri, yalnızca kültürün nasıl anlaşıldığını değil, 
bireyin, toplumsal ilişkilerin ve bilgi üretiminin nasıl kurulduğunu yeni-
den düşünmeyi gerekli kılar.

İlk eğilim olan dilsel dönüş, bireyin dili kullanan bir özne değil, dil 
tarafından kurulan bir figür olarak kavranmasını sağlar. Poster bu 
bağlamda şunu ifade eder: “Dilsel dönüşüm, bireyin artık dili kullanan 
değil, dil tarafından yapılandırılan bir figür olarak anlaşılması anlamına 
gelir” (Poster, 2010, s. 46). Bu yaklaşım, postyapısalcı düşünürlerin 
etkisiyle gelişmiştir. Derrida, Foucault, Lyotard, Lacan, Althusser, 
Bourdieu, Baudrillard ve de Certeau gibi düşünürler, Batı’nın özerk birey 
modelini sorgulayan bir çerçeve sunar. Poster, bu kuramsal yönelimin 
bireyin kültürel olarak nasıl kurulduğunu anlama biçimini dönüştürdü-
ğünü ve sosyolojiye yeni bir araştırma hattı açtığını belirtir (Poster, 2010, 
s. 47). İkinci eğilim olan küreselleşme, kültürel karşılaşmaların hızlan-
dığı ve Batı kültürünün evrensellik iddiasının sarsıldığı bir süreci ifade 
eder. Poster, Batı kültürünün evrenselliği artık sorgulanmaktadır der 
ve bu değişimin kültürel direniş biçimlerini de beraberinde getirdiğini 
vurgular (Poster, 2010, ss. 47-48). Örneğin, El Kaide interneti direniş ama-
cıyla araçsallaştırırken, Çin Batı’ya ait ekonomik pratikleri kendi kültürel 
bağlamına uyarlamaktadır (Poster, 2010, s. 48). Bu örnekler, küreselleş-
menin çok yönlü etkilerini ve tek tip ilerleme anlayışına karşı alternatif 
okumaları gündeme getirir. Üçüncü eğilim olan yeni medya hem dilsel 
dönüşün hem de küreselleşmenin etkilerini yeniden yapılandıran bir 
dönüşüm alanı sunar. Poster’a göre, yeni medya bireyi enformasyon 
makinelerine göre konumlandırır ve bireyin nesnelerle olan ilişkisini 
değiştirir (Poster, 2010, s. 46). İnternet, siyasi sınırları sürekli olarak aşan 
ilk kültürel aktarım mecrası olarak konumlanmaktadır (Poster, 2010, 
s. 49). Geleneksel medya biçimlerinin (kitap, televizyon vb.) devlet 
denetimine açık olması karşısında, internet bu denetimi büyük ölçüde 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

166

aşmıştır. Poster ayrıca kültürel bilginin metinler, sesler ve görüntüler 
olarak küresel düzeyde hızla dolaşıma girdiğini, bilimsel bilginin bile 
bu ağlar üzerinden yayıldığını vurgular (Poster, 2010, ss. 48-49). Genom 
araştırmalarının uluslararası dolaşımı bunun bir örneğidir (Poster, 2010, 
s. 49).

Poster, bu üç eğilim arasındaki ilişkilerin politik sonuçları olduğunu 
vurgular: “İnternet, yalnızca eski toplumsal ve kültürel biçimlerin bir 
uzantısı mı olacak, yoksa yeni kültürel yapıların oluşumuna mı zemin 
hazırlayacak?” (Poster, 2010, s. 49). Bu soruyu Michel Foucault’nun “insa-
nın ortadan kalkışı” ve Freud’un öngörülemeyen kültürel biçimlere dair 
varsayımları üzerinden düşünmek gerektiğini belirtir. Batılı birey figü-
rünün tarihsel olarak inşa edildiğini vurgulayan Poster, şunu ifade eder: 

“Batı’daki benliğin söylemler ve pratikler yoluyla nasıl inşa edildiği kav-
ranmadıkça, bu figür evrenselleştirilir ve başka kültürel öznellikler yanlış 
anlaşılır” (Poster, 2010, s. 50).

Poster, çalışmasını şu güçlü sonuçla tamamlar: “Kültür sosyolojisi-
nin çağdaş dünyayı anlaması için, enformasyon makinelerini ve onların 
insanla olan iç içe geçmişliğini ciddiyetle ele alması gerekmektedir. Aksi 
hâlde kültürel çeşitliliğin, küresel ilişkilerin ve politik sorunların analizi 
eksik kalacaktır” (Poster, 2010, s. 50).

Poster’ın Information Please adlı eserinde temel argüman, enformas-
yon makinelerinin yalnızca bilginin dolaşımını değil, kimliğin kurulma 
biçimini, bireyin kültürel konumunu ve bedensel deneyimini de köklü 
biçimde yeniden şekillendirdiğidir (Lodders, 2008, s. 277). Dijital araç-
lar, kültürel nesneleri ulusal sınırların ötesine taşıyarak ulus-devlet ve 
şirketlerin geleneksel denetimini zayıflatır (Hart, 2007, s. 412). What’s 
the Matter with the Internet? ise interneti salt teknik bir araç olarak değil, 
toplumsal eylemleri, ilişkileri ve bilgi üretimini etkin bir şekilde biçim-
lendiren, sembolik bir sistem olarak ele alır. Internet, kullanıcıların 
eylemlerine müdahale eden ve toplumun ortak imgesini oluşturan bir 
ortam olarak yorumlanır (Murphy, 2003, s. 519). Bu çerçevede internet, 



167

Sinem Yankı Özcan

bireyin eylemlerini, ilişkilerini ve bilgi üretimini şekillendiren, sembolik 
yapıları dönüştüren bir ortam olarak değerlendirilir. 

Poster, teknolojinin tarafsız olduğu varsayımını sorgularken, Bolter 
ve Grusin’in remediation9 kavramından yararlanır. Teknolojinin araçsal 
akılla tanımlanmasının, onu evrensel geçerliliğe sahip bir akıl biçimi 
gibi gösterdiğini ve bu durumun bireyleri kendi yarattıkları sistemlerin 
egemenliği altına soktuğunu savunur (Murphy, 2003, s. 519). Ancak tek-
nolojinin az belirlenmiş yapıda olduğunu vurgulayarak, onun yalnızca 
sınır koyan değil, aynı zamanda yeni olanaklar açan bir yapı taşıdığını 
belirtir (Murphy, 2003, ss. 519-520). Aynı zamanda Poster, dijital teknoloji-
lerin bireylere çoklu yanıt üretme kapasitesi sunduğunu ve bu sistemlere 
karşı verilen tepkilerin kültürel bağlamlarda şekillendiğini savunur. 
Bilgisayarlaşma, yalnızca tek bir gerçeklik yorumu değil, pratik içinde 
oluşmuş birçok seçenekten biridir (Murphy, 2003, s. 520). Bu yaklaşım, 
teknolojik ilerlemeyi bir ideoloji olarak konumlandıran bakış açılarına 
yönelik önemli bir eleştiridir.

Poster’ın kimlik analizinde en dikkat çekici örneklerden biri, kimlik 
hırsızlığı olgusudur. Artık çalınan şey, bireyin bilinci değil, veri tabanla-
rında saklanan dijital benliğidir (Hart, 2007, s. 413). Bu dönüşüm, kimliği 
sabit değil, kırılgan ve dışsal müdahalelere açık bir yapıya dönüştür-
mektedir. Bu dönüşüm yalnızca kimliği değil, bedeni de kapsamaktadır. 
Bluetooth kulaklıkla konuşan ya da barkodlu süpermarketlerde dolaşan 
insanlar örneğinde olduğu gibi, beden dijital makinelerle iç içe geçmiş-
tir. Poster’ın ifadesiyle, medya tarafından şekillendirilen bu yeni dijital 
bedenler artık daha az sabit, daha akışkan ve kültürel olarak yeniden 

9   Remediation, Bolter ve Grusin’e göre bir medyanın diğerini hem temsil et-
mesi hem de dönüştürmesi sürecidir. Yeni medya, eskiden var olan medyanın 
araçsal zaaflarını iyileştirir veya eksiklerini onarmak için ona öykünür; böylece 
hem o medyanın güçlü yanlarını korur hem de kendi estetik ve işlevsel fark-
lılıklarını vurgular. Bu süreç, içeriğe doğrudan erişim iddiasıyla görünmezlik 
savunan transparanlık (immediacy) ile çoklu medya biçimlerini eşzamanlı ola-
rak sunan çoğulluk (hypermediacy) eğilimlerini bir arada işler (Bolter & Grusin, 
2000).



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

168

yapılandırılmıştır. Çocukların kimlikleri, televizyonlar, telefonlar, oyun 
konsolları ve ağa bağlı bilgisayarlar gibi dijital aygıtlar tarafından şekil-
lendirilmektedir (Hart, 2007, ss. 412-413).

Poster, dijital medyanın kültürel üretim ve mülkiyet yapıları üze-
rindeki etkilerini hem eleştirel hem de yapısal düzlemde analiz eder. 
Özellikle Information Please’de, dijital içeriklerin yayılımının geleneksel 
fikri mülkiyet anlayışını işlevsiz hâle getirdiğini savunur. Mevcut sistem, 
sadece kayıt ve film endüstrilerinin çıkarlarını korumakta ve kültürel 
üretimi kısıtlamaktadır (Hart, 2007, s. 412). Poster, yeni dijital kültürün 
gelişimini engellemeyen hem yaratıcı emeği ödüllendiren hem de erişimi 
kolaylaştıran bir telif sistemi gerektiğini ileri sürer.

Dijital teknolojiler ayrıca tüketim ve üretim ilişkilerini de dönüştürür. 
Poster’a göre, bloglar, çevrimiçi oyunlar, dosya paylaşım ağları, Wikipedia, 
YouTube gibi örneklerde kullanıcılar içerik üreticisine dönüşmektedir. Bu 
durum, klasik üretici-tüketici ayrımını ortadan kaldıran yeni bir kültürel 
ekonomi biçimi ortaya çıkarmaktadır. Lodders’ın belirttiği gibi Poster, 
dijital ağların Foucault’nun heterotopya kavramına benzer şekilde, sanal 
varoluş alanları oluşturduğunu ve kültürel üretimin bu alanlarda yeni 
biçimler kazandığını belirtir (Lodders, 2008, s. 281). Bu dönüşüm, yal-
nızca teknolojik değil, aynı zamanda epistemolojik ve politik bir yeniden 
yapılanmaya işaret eder.

Sonuç 

Bu çalışma, Mark Poster’ın medya kuramı aracılığıyla dijital çağda 
özneleşme, temsil ve kültürel dönüşüm süreçlerini kuramsal bir çerçe-
vede ele almayı amaçlamıştır. Poster’ın klasik iletişim yaklaşımlarının 
ötesine geçerek bilgi üretimi, kimlik inşası ve iktidar ilişkilerinin diji-
tal ortamda nasıl yeniden biçimlendiğini tartışmaya açması, çağdaş 
medya kuramları açısından özgün ve dönüştürücü bir katkı sunmakta-
dır. Çalışma boyunca incelenen kavramsal araçlar, dijital medyanın özne 



169

Sinem Yankı Özcan

üretimiyle olan ilişkisini çok boyutlu biçimde kavramayı mümkün kılmış; 
ayrıca Heidegger’in teknoloji anlayışıyla kurulan teorik bağlantı, tekno-
lojik dönüşümün kültürel yapılar üzerindeki etkisini tarihsel ve felsefi 
bir bağlamda yeniden düşünmeye olanak tanımıştır.

Poster’ın medya kuramı, dijital çağın eleştirel çözümlemesi açısın-
dan önemli bir kuramsal zemin sunmakta; medya, kültür ve teknoloji 
ilişkilerini yeniden düşünmek için işlevsel bir yaklaşım sağlamaktadır. 
Bu kuram, özneyi yalnızca bir mesajın alıcısı ya da içeriğin tüketicisi 
olarak değil, aynı zamanda teknolojik sistemler içerisinde inşa edilen, 
gözlemleyen ve gözetlenen çok katmanlı bir varlık olarak konumlandı-
rır. Bu yönüyle, medya aracılığıyla kurulan her etkileşim, aynı zamanda 
özneleşme süreçlerini yeniden biçimlendiren bir deneyime dönüşür. Bu 
bağlamda çalışma, dijital medyanın bir iletim alanı olmanın ötesinde, 
özne, bilgi ve kültürün üretildiği, dolaşıma sokulduğu ve ideolojik olarak 
konumlandırıldığı bir yapı olduğunu göstermektedir.

Poster’ın düşüncesi günümüz medya ekolojisinin dinamiklerini 
açıklamak noktasında hâlâ önemli bir teorik zemindir. Poster’ın enfor-
masyon kipi, süperpanoptikon, elektronik çağrılma ve alt belirlenim kavramları, 
dijital çağda bireyin kimlik inşa süreçlerini, gözetim yapılarındaki konu-
munu ve iletişim teknolojileriyle etkileşimini yeniden düşünme olanağı 
sunar. Bugün kullanıcılar yalnızca gözetlenen değil, aynı zamanda kendi 
gözetim süreçlerine dolaylı olarak katılan, gönüllü veri üreticilerine 
dönüşmüştür. Büyük veri uygulamaları, algoritmik gözetim yöntemleri 
ve yapay zekâ destekli profilleme süreçleri bağlamındaki bu dönüşüm, 
Poster’ın medya ve kimlik eksenindeki analizlerini daha da derinleştir-
meyi gerektirmektedir. Ayrıca, Poster’ın medya teknolojilerini yalnızca 
birer iletim aracı olarak değil, temsil ilişkilerini, özne formlarını ve iktidar 
düzeneklerini yeniden biçimlendiren kültürel yapılar olarak ele alması, 
günümüzde medya okuryazarlığı, dijital vatandaşlık, platform kapita-
lizmi ve kimlik politikaları gibi tartışmalar için de önemli bir bakış açısı 
sunmaktadır. Poster’ın düşüncesi, bu nedenle, hem medya kuramcıları 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

170

hem de dijital kültür araştırmacıları için yeni açılımlar vadeden bir teorik 
çerçeve olarak güncelliğini korumaktadır.

Sonuç olarak Poster’ın düşüncesi, dijital çağın hızla değişen teknolojik 
peyzajında birey, kültür ve iktidar ilişkilerinin yeniden ele alınmasını 
sağlayan kuvvetli bir kuramsal altyapı sunmaktadır. Onun geliştirdiği 
kavramsal araçlar, dijital çağın çoğul, parçalanmış ve denetim odaklı 
dünyasında, kimliğin, özgürlüğün ve temsilin nasıl yeniden inşa 
edildiğini anlamaya yönelik çağdaş sorgulamalara ışık tutmaktadır. 
Medya kuramı alanında klasik modellerin ötesine geçmek isteyen her 
yaklaşım için, Poster’ın çözümlemeleri hem eleştirel bir bakış hem de 
güncel sorunsallar karşısında esnek bir düşünsel zemin oluşturmaktadır. 

Kaynakça

Bolter, J. D., & Grusin, R. (2000). Remediation- Understanding new media. 
MIT Press.

Critical Theory Institute. (2005). Mark S. Poster. UCI Faculty Profile 
System: https://faculty.uci.edu/profile/?facultyId=2849 

Hart, J. A. (2007). Review of Information Please: Culture and Politics in 
the Age. Perspectives on Politics, 412-413.

Lodders, A. (2008). Mark Poster. Information Please: Culture and Politics 
in the Age of Digital Machines. Durham: Duke University Press, 2006 
[Book Review]. COLLOQUY text theory critique, 277-282. https://doi.
org/10.4225/03/59224952777a3

Lyon, D., & Zureik, E. (1996). Introduction. Computer, surveillance and 
privacy (s. vii- viii). içinde The University of Minnesota Press.

Marshall, G. (2005). Sosyoloji sözlüğü. (O. Akınhay, & D. Kömürcü, Çev.) 
Bilim ve Sanat Yayınları. Ankara Sosyal Bilimler Vakfı: https://www.
sosyalbilimlervakfi.org/tr/sozluk/ust-belirlenim/



171

Sinem Yankı Özcan

Murphy, J. W. (2003). Review of What’s the matter with the internet? 
by Mark Poster. Minneapolis: University of Minnesota Press, 
2001. Social Science Computer Review, 519-520. https://doi.
org/10.1177/08944393030214016

Poster, M. (1990). The mode of information- Poststructuralism and social 
context. Polity Press.

Poster, M. (1996). Database as Discourse; or Electronic Interpellations. 
D. Lyon, & E. Zureik (Dü) içinde, Computer, surveillance and privacy (s. 
175-192). The University of Minnesota Press.

Poster, M. (2001). What’s the matter with the internet? University 
ofMinnesota Press.

Poster, M. (2004). Desiring Information and Machines.R. Mitchell, & P. 
Thurtle (Dü) içinde, Data made flesh- Embodying information (s. 87-102). 
Routledge.

Poster, M. (2010). The cultural turn: language, globalization, and media. 
J. R. Hall, L. Grindstaff, & M.-C. Lo (Dü) içinde, Handbook of cultural 
sociology (s. 45-51). Taylor & Francis.

Poster, M. (2011). Introduction. V. Flusser içinde, Does writing have a future? 
(N. A. Roth, Çev., s. ix-4). University of Minnesota Press.

Stivale, C. J. (1991). Reviewed Work(s): The Mode of Information. 
Poststructuralism and Social Context by Mark Poster. Critism, 33(2), 
268-271.

Stuhr, J. J. (1987). Michel Foucault and the Subversion of the Intellect , and: 
Michel Foucault: The Freedom of Philosophy , and: Foucault, Marxism 
and History: Mode of Production versus Mode of Information (review). 
Philosophy and literature, 11(1), 148-162. https://doi.org/10.1353/
phl.1987.0009

Thurtle, P., & Mitchell, R. (2004). Introduction- Data Made Flesh: The 
Material Poiesis of Informatics. R. Mitchell, & P. Thurtle (Dü) içinde, 
Data made flesh (s. 1-26). Routledge.

Wiener, J., & Krapp, P. (2007). In Memoriam. The University of California: 
https://senate.universityofcalifornia.edu/_files/inmemoriam/html/
MarkPoster.html 



172

Günümüz Dünyasına Byung Chul Han’ın 
Penceresinden Bakmak

Hakan Erdal

Günümüz dünyasının hızla dönüşen sosyo-kültürel ve ekonomik 
yapısı, bireyler ve toplumlar üzerinde derin izler bırakmaktadır. Bu 
dönüşümün başlıca dinamikleri arasında neoliberalizmin yükselişi, diji-
talleşmenin toplumsal ilişkiler üzerindeki etkisi ve tüketim kültürünün 
yaşam tarzlarını şekillendirmesi yer almaktadır. Bu karmaşık süreçleri 
anlamlandırmak için çağdaş felsefenin sunduğu araçlar giderek daha 
kritik bir öneme sahip olmaktadır. Bu bağlamda, Güney Kore doğumlu 
Alman filozof Byung-Chul Han’ın çalışmaları, modern toplumun patolo-
jik yapısını derinlemesine irdeleyen eleştirel bir perspektif sunmaktadır.

Byung-Chul Han, neoliberalizmi, dijitalleşmeyi ve modern tüketim 
kültürünü ele aldığı eserlerinde, bireylerin ruhsal ve toplumsal yalnız-
laşma süreçlerini incelemektedir. Han’a göre neoliberal sistem, bireyleri 
kendi kendilerinin hem patronu hem de işçisine dönüştürerek, toplum-
sal dayanışmayı zayıflatan bir öz-sömürü mekanizması yaratmıştır. Bu 
durum, bireylerin yalnızca ekonomik aktörler olarak değil, aynı zamanda 
sürekli performans göstermesi beklenen birer tüketim öznesi olarak 
konumlandırılmasına neden olmuştur. Dijitalleşmeyle birlikte bu durum 
daha da yoğunlaşmış; bireylerin sürekli gözetim altında tutulduğu ve 
verilerinin ticari kazanç amacıyla kullanıldığı bir çağ başlamıştır.



173

Hakan Erdal

Han’ın eserlerinde dikkat çeken bir diğer tema, modern toplumda 
zaman ve mekân algısının dönüşümüdür. Geleneksel anlamda aidiyet ve 
anlam üreten ritüellerin yerini hız ve verimlilik odaklı yaşam pratikleri 
almıştır. Bu süreç, bireylerin geçmişle bağlarını koparırken, toplumsal 
ilişkileri de yüzeysel hale getirmiştir. Aynı zamanda, modern sanat ve 
estetik anlayışının tüketim konusuna dönüşmesi, bireylerin anlam arayı-
şını daha da zorlaştırmıştır. Han, estetikteki bu dönüşümü, “pürüzsüzlük” 
estetiği üzerinden eleştirmiş ve modern sanatın derinlik ve anlamdan 
yoksun hale geldiğini iddia etmiştir.

Bu çalışmada, Byung-Chul Han’ın modern toplum eleştirileri, neo-
liberalizm, dijitalleşme ve tüketim kültürü bağlamında incelenecek ve 
bu eleştirilerin birey ve toplum düzeyindeki etkileri değerlendirilecektir. 
Çalışmada halihazırda Türkçe’de 20 adet çeviri kitabı yayınlanan Byung-
Chul Han’ın günümüz toplumun eleştirileri;

Neoliberal Özgürlük ve İktidarın Dönüşümü, 

Zaman, Mekân, Ötekinin Yitimi ve Ritüeller,

Sanat, Estetik ve Anlatının Krizi, 

olmak üzere üç ayrı başlık altında değerlendirilecektir. Çalışmanın ilk 
bölümüne geçmeden önce düşünürün kariyeri, yaşam tarzı ve yazı üslu-
buna odaklanılacaktır. İlk bölümde, neoliberalizmin dijital gözetim ve 
şeffaflık ideolojisinin bireyleri gönüllü bir itaat düzenine yönlendirmesi, 
performans ideolojisinin bireyi kendi kendini sömürmeye itmesi ve şid-
detin fiziksel boyuttan psikopolitik bir sürece evrilmesi ele alınacaktır. 
İkinci bölümde, hız çağında zaman ve mekânın derinliklerinin yitirilmesi 
ile buna bağlı olarak anlamlı insani ilişkilerin kaybolması incelenecek-
tir. Üçüncü bölümde ise sanat ve estetik anlayışının yüzeyselleşmesi ve 
bunun neden olduğu anlatı krizi tartışılacaktır. Makalenin sonuç bölü-
münde, Han’ın neoliberalizmin, dijitalleşmenin ve tüketim kültürünün 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

174

birey ve toplumsal bağlar üzerindeki etkilerine ilişkin eleştirileri ile bu 
sorunlara yönelik çözüm önerileri bütünlüklü bir şekilde ele alınacaktır.

Güney Kore’den Almanya’ya, Mühendislikten Filozofluğa 

Byung-Chul Han, 1959 yılında Güney Kore’de doğmuştur. Ailesinin 
isteği üzerine Seul’de metalurji eğitimi alır. Ailesinin mühendislik gibi 
daha uygulamalı bir alanda kariyer yapması yönündeki teşviklerine 
rağmen Han, 22 yaşında felsefe öğrenmek üzere Almanya’ya taşınmaya 
karar verir. 1994 yılında Freiburg Üniversitesi’nden felsefe doktorasını 
alarak, akademik kariyerine adım atar. Han, fenomenoloji, estetik ve din 
üzerine dersler vermeye başlar ve takip eden yıllar boyunca bu alan-
larda çeşitli çalışmalara imza atar. Halen Berlin Sanat Üniversitesi’nde 
(Universität der Künste Berlin) akademik kariyerine devam etmekte olan 
Han, felsefi yazılarının yanı sıra, özellikle neoliberalizm ve dijitalleşme 
üzerine yazdığı kitaplarla dikkat çekmektedir. Han, son dönemde düzenli 
bir şekilde yayımladığı eserlerle geniş bir okuyucu kitlesine ulaşmıştır 
(Chayka, 2024).  

Han, alışılmış bir yaşam düzeninin aksine, insanların uyuduğu saat-
lerde uyanık kalmayı tercih eder ve başkalarının işlerine başladığı saatte 
uyumaya geçer. Kendini inançlı bir Katolik olarak tanımlayan Han, örne-
ğin kiliseye insanlar kiliseyi terk ettiği zamanlarda gittiğini belirtir. Bu 
ters zaman yaklaşımı, onun hayatını “tersine yaşamak” olarak tanım-
ladığı felsefi bir duruşa dönüştürür. Bu alışılmışın dışında yaşam tarzı, 
Han’ın sadece bir bireysel tercih değil, aynı zamanda politik bir duruşu 
olarak görülebilir. Çünkü, Han modern dünyanın gittiği yönü yanlış 
bulur ve bunun karşısında aksi yönde ilerlemeyi tercih eder. Ayrıca 
Han, gündelik yaşamında yavaş yaşam felsefesi benimsemiştir. Buna 
uygun olarak günde üç cümle yazmakla yetinir, saatlerini bahçesinde 
yetiştirdiği bitkileri ile ilgilenerek ve piyanosunda Bach ve Schumann’ın 
eserlerini çalarak geçirir. Onun için bu tür aktiviteler, yaşamın en önemli 
yanlarına karşılık gelir. Han, kendi düşünsel yolculuğunda daha çok 



175

Hakan Erdal

Emmanuel Levinas, Walter Benjamin ve Simone Weil gibi düşünürlerden 
etkilenir. Estetikten politik felsefeye geniş bir yelpazede yirmiden fazla 
esere imza atan Han’ın çalışmaları endüstri sonrası toplumdan dijital 
topluma geçiş sürecinde yaşanan toplumsal ve öznel deneyimlere odak-
lanmaktadır. Neoliberalizmi eleştiri odağına aldığı bu çalışmalarda Han, 
modern toplumun aşırı olumlama, başarı, performans ve kendini iyileş-
tirme takıntısı olan bireylerden oluştuğunu ve bunun patolojik sonuçları 
olduğunu savunur. Her ne kadar az yazdığını söylese de hemen her yıl 
90-120 sayfa aralığında bir kitabı yayınlanan Han, üretkenliği ile dikkat 
çekmektedir. Diğer yandan, kendisine aynı konuları tekrar tekrar ele 
alması ve edebiyata ve şiire özgü parlak ve kısa cümlelerin yan yana gel-
mesinden oluştuğu yönünden eleştiriler yönetilmektedir. Han, geçmişte 
anlaşılır olup olmadıklarını düşünmeden, doktora tezi de dahil olmak 
üzere, okunması zor metinler kaleme aldığını; ancak günümüzde, kitap-
larının Slavoj Žižek’in kafa karıştırıcı ya da Walter Benjamin’in ancak 
defalarca okunarak anlaşılabilen eserlerinin aksine, daha anlaşılır olma-
sını özellikle tercih ettiğini belirtmektedir (Elola, 2023). 

Aynı zamanda yazılarında, doğa, anlık izlenimler ve sadeliğe odak-
lanan geleneksel Japon kısa şiir türü haikunun biçimsel sadeliğinden 
ve yoğun anlamından esinlendiğini belirten Han, eğer dünya birkaç 
kelimeyle anlatılabiliyorsa, bunu ifade etmek için bin sayfalık bir kitap 
yazmanın gereksiz olduğunu ve böyle bir metnin, bir haiku kadar derin 
ve çarpıcı bir etki yaratamayacağını savunur. Bir gazetecinin “Han’ın 
kitapları giderek inceliyor, bir noktada tamamen yok olacaklar” tespitine Han 
kendi sözleriyle “düşüncelerim bir gün tamamen kaybolup havaya karışacak 
ve herkes bu düşünceleri soluyacak” eklemesini yapar  (Borcherdt, 2021). 

Han’ın kitaplarında sıkça başvurduğu tekrarlar ve benzer ifade-
ler, metinlerin taşıdığı kavramsal yoğunluğu okuyucunun zihninde 
pekiştirme amacına hizmet eder niteliktedir. Bu tekrarlar, çalışma alan-
larından biri olan Zen Budizmi’nin döngüsellik anlayışına1 benzer şekilde 

1   Zen Budizmi inancına göre, insan yaşamı boyunca kaos ve düzenin hakim 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

176

metinlerine içsel bir derinlik kazandırır (Han, 2021b, 110). Bu döngüsel-
lik, yalnızca metinlerin biçimsel yapısını değil, aynı zamanda Han’ın 
düşünsel yolculuğunun da belirli bir merkezde sürekli bir evrim içinde 
olduğunu hissettirir. Böylece Han eleştirilerini, neoliberalizm merkezi 
teması çevresinde anlaşılır ve tutarlı bir şekilde yapılandırmayı başarır. 
Ayrıca bu döngüsel ve tekrarlayıcı yapı, metinlerinin hem didaktik hem 
de felsefi bir diyalog işlevi görmesine katkıda bulunur.

Bu bağlamda, çalışmanın sonraki bölümünde, neoliberal özgürlük 
anlayışının birey üzerindeki etkileri ile iktidar ilişkilerinde yarattığı 
yapısal ve işlevsel dönüşüm ile Han’ın bu dönüşüme dair geliştirdiği 
kavramsal çerçeve ve eleştiriler değerlendirilecektir.

1. Neoliberal Özgürlük ve İktidarın Dönüşümü 

Han’a göre neoliberalizm, kapitalizmin mutasyona uğramış bir biçimi 
olarak, özgürlüğün kendisini sömürerek verimliliği maksimum düzeye 
çıkaran son derece etkili ve zekice bir sistem tasarlamıştır. Bu düzen, ile-
tişim gibi özgürlüğün ifade biçimlerini ve pratiklerini araçsallaştırarak 
kazanç sağlar; çünkü bireyi iradesine karşı zorla sömürmek yerine, özgür-
lük illüzyonunu kullanarak bireyin gönüllü katılımını sağlamak çok daha 
kârlıdır. Han’a göre neoliberal rejimlerde geleneksel anlamda bir işçi sınıfı 
(proletarya) bulunmaz; herkes, üretim aracına sahip bir girişimci olarak 
kendi kendini sömürür. Dolayısıyla bu öz-sömürü rejimi, Marx’ın burju-
vazi proletarya ayrımına dayalı sınıf mücadelesi anlayışını geçersiz kılar. 
Han’a göre, Marx’ın düşündüğünün aksine üretici güçlerle üretim iliş-
kileri arasındaki aslında çözümsüz olan çelişki, komünist bir devrimle 
ortadan kalkmaz. Çünkü işçi sınıfının başkaları tarafından sömürülmesi 

olduğu bir döngüsellik içerisinde yaşar. Arzu ve bilinçsiz yaşama tutkusu, kişinin 
büyük bir yanılsama içinde kaosun hâkim olduğu bir karmaşa okyanusunda sürükler 
ve beraberinde acının kaynağı olan sefalet ve düzensizliği getirir. Nihai amaç ise, bu 
döngüden kurtularak, tutkuların ve hem varlık hem de yokluk sınırlarının aşıldığı bir 
boşluk hali olan Nirvana’ya ulaşmaktır.



177

Hakan Erdal

meselesi üzerinde neoliberalizm komünizmden önce davranmış, işçiyi 
başkasının değil kendi kendini sömüren bir girişimciye dönüştürmüş-
tür. Dolayısıyla günümüzde birey, kendi şirketinin hem patronu hem de 
işçisi olarak kendi emeğini sömürür. Bu dönüşüm, sınıf mücadelesini 
bireyin kendi içindeki bir tür iç savaşa dönüştürür (Han, 2019b, s. 13). 
Bu savaşta birey başarısızlığından toplumu veya sistemi değil, kendisini 
sorumlu tutar. Öfkenin bireyin kendisine yönelmesi, toplumsal dayanış-
mayı ve devrimi imkânsız kılar; çünkü birey artık bir devrimci olmak 
yerine depresif bir özne haline gelmiştir. Özetle, neoliberalizmin zekâsı, 
direniş potansiyelini ortadan kaldırarak, bireyleri yalnızlaşmaya ve sis-
temle uzlaşmaya zorlamasında yatar (Han, 2019, s. 16).  

Han, bu yalnızlığa itilme sürecinin, aynı zamanda ötekinin dışlanma-
sının bir sonucu olarak ortaya çıktığını öne sürer. Bu dışlama, bireyin 
narsisistik bir kapanış içine sokarak ötekiyle anlamlı bir bağ kurmayı 
zorlaştırmaktadır. Han, ötekiyle ilişki kurmanın, bireyin sınırlarını aşarak 
anlamlı bir varoluş yaratmanın temel bir koşulu olduğunu vurgular. 
Ancak neoliberal düzen, ötekiliği homojenlik ve aynılık lehine dışlaya-
rak bireyi, yalnız ve anlamdan yoksun bir tüketim öznesine dönüştürür 
(Han, 2023b).  

Han, modern bireyin yalnızlık ve ötekilik arasındaki gerilimi çözümle-
mekle kalmaz, aynı zamanda bu gerilimin neoliberal düzen içinde nasıl 
sistematik bir şekilde üretildiğine de dikkat çeker. Bu kapsamda neoli-
beralizm, bireyi yalnızlaştırırken, aynı zamanda onun iç dünyasını hedef 
alan, fiziksel formdan psikopolitik bir forma dönüşen bir şiddet türünü 
ortaya çıkarır. Bu durumda şiddet, disiplinci mekanizmalar yerine bireyin 
kendi içinde geliştirdiği olumlu performans baskısıyla yeniden üretilir 
(Han, 2016). Olumluluk baskısı, bireyleri sürekli üretmeye ve toplum-
sal yaşamda performans göstermeye zorlayarak, neoliberal iktidarın 
bireyin psikolojik süreçlerini sömürdüğü bir zemin yaratır. Bu durum, 
bireyin hem kendi efendisi hem de kendisinin kölesi haline gelmesine 
neden olur. Başarısızlık durumunda yalnızlığa itilmesi ise depresyon 
ve tükenmişlik sendromlarını artırır. Han bu durum için Güney Kore’yi 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

178

örnek gösterir. Han’a göre günümüzde ülkede büyük bir konformizm 
ve depresyonun yanı sıra yaygın bir tükenmişlik (burnout) hali hakimdir. 
Dünyanın en yüksek intihar oranına sahip olup ülkede, bireyler toplumu 
değiştirme arzusundan ziyade ölümcül şiddeti kendilerine yöneltmek-
tedir. Dolayısıyla toplumsal sorunlara karşı direnişle sonuçlanabilecek 
dışa dönük tepkiler, yerini içe dönük bir saldırganlıklara bırakmıştır (Han, 
2021a, s. 26).

Han, bu bağlamda Foucault’nun biyopolitika kavramsallaştırmasını 
genişleterek , modern iktidarın artık fiziksel bedeni değil, insan psikolo-
jisini (psyche) hedef aldığını ve bu sürecin psikopolitika kavramıyla daha 
iyi açıklanabileceğini öne sürer (Han, 2020, s. 37). Buna göre, neolibe-
ral psikopolitik gözetim mekanizmaları, bireylerin bedenlerini disipline 
etmek yerine, arzularını, motivasyonlarını ve davranışlarını yönlendirir. 
Bu bağlamda, Jeremy Bentham’ın panoptikon modeline dayanan klasik 
gözetim anlayışı, bireyin kendi kendini gözetlediği dijital bir panoptikona 
dönüşür. Bu süreçte, Orwell’in 1984 romanında “Big Brother” ile betim-
lenen baskıcı ve korkutucu gözetim modelinin yerini bireylerin gönüllü 
katılımıyla işleyen ve “Dost Big Brother” olarak adlandırılabilecek yumu-
şak bir iktidar biçimine bırakır. Bireyler sürekli izlendiklerini bilseler de 
bunu bir tehdit olarak algılamazlar; aksine, gözetim mekanizmalarına 
gönüllü katılarak kişisel ve davranışsal verilerini sürekli paylaşırlar (Han, 
2019b, s. 18). Bu süreklilik halinin oluşturduğu şeffaflık ideolojisi altında 
modern birey, yalnızca gözlenen değil, aynı zamanda kendini teşhir eden 
bir performans öznesine dönüşür (Han, 2017, s. 70). Performans sürecinde 
çekilen acı bir zayıflık belirtisi olarak yorumlanır. Gizlenmesi gereken 
ya da optimizasyonla giderilmesi gereken bu acıların oluşturduğu baskı 
altında yaşayan bireyler, palyatif bir toplumu oluştururlar (Han, 2022c, 
s. 15). 

Bu sürecin bir parçası olarak maddi üretim sürecinden uzaklaştırılan 
beden de, daha çok estetik ya da sağlık odaklı optimizasyonun merke-
zinde yer almaya başlamıştır. Ortopedik müdahaleler, estetik cerrahiye ve 
spor salonlarına evrilirken, dinçlik ve seksilik gibi unsurlar da günümüz 



179

Hakan Erdal

ekonomik sisteminde pazarlanabilir ve sömürülebilir yeni kaynaklar 
haline gelmiştir. Bireylerin dinçlik ve çekicilik gibi idealler doğrultu-
sunda performanslarını artırmaya yönlendiren yaşam koçları, kişisel 
gelişim seminerleri ve zihin antrenmanları, bu pazarlanabilir unsurların 
üretim ve tüketim döngüsüne hizmet etmektedir. Bu pratikler, bireylerin 
zayıflıklarını tedavi etme iddiasıyla hareket ederken, onların dikkatini ve 
yaşamlarını sömürü nesnesi haline getirir. Bu sömürü bireylerde gelişen 
iyi bir hayat arzusunun yaratılmasından çok, kapitalist mantığına uyum 
sağlama zorunluluklarının birer uzantısıdır. Öyle ki, bireye ait her veri 
ölçülebilir ve karşılaştırılabilir hale getirilerek birey bir analiz nesnesine 
dönüştürülür (Han, 2019, ss. 33, 37). Bununla birlikte, insanları sürekli 
bir gelişme ve performans baskısına sokan bu süreç hem bireysel hem de 
toplumsal anlamda yıkıcı sonuçlar doğurur. İnsanlar üzerindeki sürekli 
optimizasyon baskısı zihinsel ve duygusal çöküş yaşamalarına neden 
olur. Freud’un ölüm dürtüsü kavramıyla bağlantılı olan neoliberalizmin 
bu ölümcül yapısı, yaşamın özünü tüketmekte ve bireyleri “yaşayan ölü” 
haline getirir (Han, 2021a, s. 15).

Han, Walter Benjamin’in film kamerasının bilinçli insan algısının öte-
sindeki unsurları görünür kılma işlevini vurguladığı “optik bilinçdışı” 
kavramını Büyük veri’ye2 (Big Data) uyarlar. Han’a göre Büyük veri, diji-
tal bir büyüteç görevi görerek kolektif bilinçaltı örüntülerini görünür 
hale getirerek bir dijital bilinçdışı oluşturur. Dijital bilinçdışı bireyin far-
kında olmadığı davranışlar ve kolektif eylem ağları üzerinde yeni bir 
tahakküm zemini sağlar. Büyük veri, yalnızca bir gözetim aracı olarak 
işlev gören Büyük Birader’i (Big Brother3) değil, aynı zamanda büyük bir 
ticaret alanını (Big Deal4) da yaratır. Bu alanda kişisel veriler tamamen 

2   İnternet ortamında üretilen ve yalnızca özel araçlar ve yöntemlerle depola-
nabilen, analiz edilebilen ve kullanılabilen çok büyük veri kümeleri (Cambri-
dge, 2025).
3   George Orwell’in 1984 adlı distopyasında yer alan “Büyük Birader” (Big 
Brother), tüm bireyleri sürekli gözetleyen, denetleyen ve itaat bekleyen otoriter 
iktidar figürünü simgeler (Orwell, 2014).
4   Yazar burada ‘Big Deal’ ifadesini hem veri ekonomisinin büyüklüğüne hem 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

180

ticarileştirilir ve insanlar, ekonomik açıdan sömürülen veri paketleri ve 
metalar haline getirilir. Bu durum, gözetleme devleti ile piyasanın bir-
leşmesine yol açar ve dijital psikopolitikanın kitleler üzerindeki etkisini 
artırır (Han, 2019b, ss. 45, 72). Dijitalleşmeyle birlikte bireylerin davra-
nışlarını gözlemleme ve analiz etme mekanizmalarının bir başka yönü 
de, Büyük veri’nin bireylerin arzularını ve motivasyonlarını veri haline 
getirerek onları sistemin bir parçası haline getirmesidir. Bu süreçte 
sadece gözetleme değil, aynı zamanda belirli analizler sonucunda birey-
sel davranışların öngörülmesi ve manipüle edilmesi mümkün hale gelir. 
Özgürlük yanılsamasını besleyen bu durum, bireyleri sürekli optimize 
olmaya zorlayan bir baskı mekanizmasına dönüşür ve özgür düşünerek 
karar verme süreçlerini ortadan kaldırır. Büyük veri, insan ruhuna işle-
yerek düşünce öncesi düzeyde etkide bulunabilen bir iktidar bilgisine5 
(Herrschaftswissen) dönüşmektedir (Han, 2019b, s. 21). Seçmen davranış-
larını hem tahmin etme hem de yönlendirme gücüne sahip olan bu bilgi, 
demokrasi için de bir tehdit unsuru haline gelmektedir. Çünkü şeffaflık 
ideolojisi sayesinde bireyler tarafından üretilen enformasyon psikomet-
rik olarak optimize edilmiş gizli reklamlar (dark ads) için kullanılarak 
demokrasinin temel unsurlarından biri olan özgür irade manipule edil-
mektedir (Han, 2022a, s. 24). 

2. Zaman, Mekân, Ötekinin Yitimi ve Ritüeller

Han, ritüellerden uzaklaşan modern kültürel durumun “hiperkültürel-
lik” olarak tanımlanabileceğini ve bu durumun zaman ve mekân algısını 
derinden değiştirdiğini ifade eder. Küreselleşme süreci, heterojen kültürel 
içerikleri bir araya getirerek ve iç içe geçirerek,  zaman ve mekânı hiper 
bir deneyim alanı haline getirir. Han, bu dönüşümde turistik seyahatlerin 

de deyimsel anlamına göndermede bulunarak bir kelime oyunu olarak kullan-
maktadır.
5   İktidarda olanların konumları ayesinde sahip olduğu ve iktidarlarını sür-
dürmek için kullandıkları bilgidir (Han, 2019b, s. 21).



181

Hakan Erdal

önemli bir metafor sunduğunu belirtir. Turistler, artık belirli bir mekâna 
aidiyet hissetmeyen, hiper-mekânlarda sürekli bir dolaşım içinde olan 
bireylerdir. Modern turistik deneyim, yüzeysel bir gözlemden ibaret 
olup mekânın derinliklerine inmekten uzaktır. Bu durum, kültürün içsel 
bağlamlarını ve anlamlarını kaybettiği bir hiperkültürel düzleme işaret 
eder. Han, bu bağlamda turistleri, her şeyin hızlıca tüketildiği bir küresel 
kültürün temsilcisi olarak görür (Han, 2024a). Tam da bu noktada, Han’ın 
modern toplumda zaman algısının dönüşümünü ve bunun birey üzerin-
deki etkilerinin ele alınması yerinde olacaktır.

 2. 1. Diskroni, Zamanın Kokusu ve Ritüeller

Han, modern toplumunda zamanın anlamını yitirdiğini ve sürekli bir 
üretkenlik baskısına tabi olduğunu ileri sürer. Günümüz insanı, zamanı 
sadece iş ve performans için kullanır hale gelmiştir. Şenlikler ve bayram-
lar gibi farklı zaman anlayışları neredeyse tamamen kaybolmuştur. Bu 
durum bireylerde ruhsal tükenmişlik ve sürekli bir stres hali yaratmak-
tadır. Han, dijital çağın hiper iletişim yapısının, ölümden kaçış için bir 
yanılsama yarattığını belirtir. Hızlanan iletişim, bireylerin yaşamı anlam-
landırma çabalarını baltalamakta ve içerik yerine sürekli veri akışını 
öncelikli hale getirmektedir (Han, 2021a, s. 53). Han, sürekli enformasyon 
akışı üreten dijitalleşme ile birlikte zaman algısının parçalara ayrıldığını 
ve bireylerin derinleşen düşüncelerden uzaklaştırıldığını belirtir. Anlık 
tepkilerle hareket eden bireyler, uzun vadeli planlama ve derinlik gerek-
tiren karar alma süreçlerine dayanan demokratik sistemlerden koparlar. 
Böylece toplumsal dayanışmayı ve kamusal karar üretiminin merkezde 
olduğu demokrasi yerine hızlı enformasyonun yarattığı duygulanımları 
merkeze alan “enfokrasi”ye bırakır (Han, 2022a, s. 22).

Öte yandan Han, günümüzde zamanın derinlikten yoksun bir hale 
gelmesini zamanın kokusunu kaybetmesi metaforu ile açıklar. Bu kayıp 
mitolojik ve tarihsel zaman kavrayışının aksine, zamanın atomize 
olmasını ve ritmini yitirmesi ile bir zaman krizini işaret eder. Han, bu 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

182

krizi için, hayatın hızlandığı hissiyle bireyin çevresinde amaçsızca dönüp 
duran zamanın yarattığı bir duygu durumu için “diskroni” tanımlaması 
yapar. Buna göre, mitolojik zaman, kendi içinde durgun ve statik iken, 
tarihsel zaman doğrusal bir ilerleme hattına sahiptir. Ancak tarihsel 
anlatı, teleolojik gerilimini yitirdiğinde, olaylar anlamsal bağlamlarından 
kopar ve atomlaşmış, noktasal bir zamana dönüşür. Dolayısıyla diskroni, 
süreksizlik, amaçsızlık ve olayların bağlamlarını yitirmesi ile karakterize 
edilebilir. Diskroni aynı zamanda günümüzdeki enformasyon akışının 
doğası ile de ilgilidir. Buna göre, sürekli akış halinde olan enformasyon, 
merkezsiz ve amaçsız bir biçimde bireylerin üzerine çökerek, onların 
olayları bağlamında anlama kapasitelerini azaltır ve kolektif algıda bir 
süreksizliğe neden olur. Bu durumda süreklilik üreten toplumsal yapılar 
ve pratikler (vaatler, sadakat, dostluk vs.) zayıflarken, toplumun içine 
düştüğü atomize olma ve yalıtılmışlık hali hızla yaygınlaşır (Han, 2018a, 
ss. 22, 29).

Günümüzde zamanın bu atomize yapısı, aynı zamanda bireylerin 
geçmiş, şimdi ve gelecek arasındaki bağlarını koparmaktadır. Bu kopma 
hali, hızın bir değer haline gelmesiyle birlikte, insanlarla yeryüzü ara-
sında da bir yabancılaşma sürecini beraberinde getirir. Han’a göre, 
modern teknoloji hızla mesafeleri ortadan kaldırmaya çalışırken, aynı 
zamanda insanları yeryüzünden de yabancılaştırır (Han, 2018a, s. 31). 
Hızlanma, bireylerin sürekli bir şeylerle meşgul olmasına rağmen hiçbir 
zaman tatmin olmamalarına yol açar; çünkü hız, derinlikli deneyimlerin 
yerine yüzeysel ve bireysel meşguliyetler koyar. Toplumsal dayanışma 
üzerindeki yıkıcı etkiler bırakan bu durum, bireylerin sadece kendi per-
formanslarına odaklandığı, patolojik dışavurumların üzerinin örtüldüğü 
ve toplumsal dayanışma duygusunun tamamen ortadan kalktığı bir “yor-
gunluk toplumu”nu ortaya çıkarır (Han, 2022c, s. 24; 2023a, s. 57). 

Han, zaman kavramını insanın yeryüzü ile ilişkisi bağlamında değer-
lendirirken, bahçede deneyimlediği zamanı şu sözlerle ifade eder:



183

Hakan Erdal

“Bahçe zamanı başkalarının zamanıdır. Bahçenin kendine ait bir 
zamanı vardır, onu ben yönetemem. Her bitkinin kendine ait bir 
zamanı vardır. Bahçede birçok kendine ait zaman kesişir. Sonbahar 
çiğdemleriyle ilkbahar çiğdemleri birbirine benzer, ama tamamen 
farklı zaman duygulan vardır. Her bitkinin, bugünlerde zamansız, 
zaman fakiri haline gelen insandan daha üstün ve belirgin bir zaman 
bilincinin olması çok şaşırtıcı. Bahçe, yoğun bir zaman deneyimini 
mümkün kılıyor. Bahçede çalıştığım süre içinde zaman zengini 
oldum.” (Han, 2021c, s. 21)

Buna göre, insanın toprakla bir bitki yetiştirme faaliyetine dayanan 
ilişkisi insana farklı bir zaman deneyimi yaşatır. Bitkilerin yetişmesi için 
sabır gerektiren ve yavaş ilerleyen süreç, insanda özel bir zaman duy-
gusu uyandırır. Buna göre toprağın, insanın yönetemediği kendine ait 
bir zamanı vardır ve bu zaman, Han’ın önemini birçok eserine yansıttığı 
öteki ile kurulması gereken bağlara da karşılık gelir. Han’a göre modern 
toplumun hız ve tüketim odaklı zaman anlayışına karşı, bu bağların 
tekrar kazandırılması acil bir gerekliliktir (Han, 2021c, s. 15).

Han, modern dünyada değişen zaman anlayışına insanlığın değişen 
ritüellerini de dahil eder. Ritüeller, bireylere toplumsal aidiyet hissi verir-
ken, aynı zamanda yaşamı anlamlandıran bir yapı sunar. Oysa Hannah 
Arendt’in “vita activa” kavramı ile ele aldığı modern bireyin yalnızca 
çalışmaya ve üretmeye indirgenmiş zaman anlayışında, ritüellere yer 
kalmamıştır. Han, ritüellerin kaybını kapitalizmin hız ve verimlilik talep-
leriyle açıklar. Çünkü ritüeller, yavaşlık ve tekrarlama gerektirir; bu da 
kapitalizmin üretim mantığına aykırıdır. Han’a göre ritüellerin kayboluşu, 
insanlığın tarih boyunca doğaya, yaşama ve ölüme yüklediği tüm anlam 
ve deneyimlerinin de kaybolmasına neden olmaktadır. (Han, 2022b, s. 52). 

Han, hız ve üretim odaklı yaşam tarzının karşısına, derinlikli ve 
anlamlı bir yaşamı koyar. Han’a göre zaman ancak bir anlatı gerilimi 
kazandığında kaybolan kokusunu geri kazanır (Han, 2018a, s.29). Bunun 
için Zen Budizmi’ndeki meditasyon ve yavaşlama pratiği gibi alternatif 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

184

zaman deneyimleri insanlara bir çıkış yolu sunabilir. Zen Budizmi, ölüm 
ve yaşamı birbirinden ayrı uçlar olarak görmek yerine, bunları aynı dön-
günün parçaları olarak ele alır. Buna göre zaman, anın içinde tam bir 
varoluşsal bilinçle, geçmiş ve geleceğin yüklerinden arınarak şimdide 
akar. Bu anlayış, Batı’nın performans odaklı zaman yaklaşımının tama-
men zıttıdır (Han, 2021b, s. 97-111). Bu çerçevede Han, tefekkürü de 
modern dünyada göz ardı edilen bir eylem olarak değerlendirir. Tefekkür, 
eylem odaklı modern toplumda bir lüks ya da anlamsız bir duraksama 
olarak algılanır. Oysa, insanın varoluşsal yoğunluğunu ortaya çıkaracak 
bir eylemsizlik hali, kaybedilen zamansal derinliğin yeniden kazanılma-
sında hayati bir öneme sahiptir (Han, 2024d, ss. 9-10, 18). Bu bağlamda, 
zamanın ve varoluşun derinliğine dair bu kayıplar, mekânın ve öteki-
nin yitimi sorunuyla doğrudan ilişkilidir; dolayısıyla şimdi bu konuya 
geçmek yerinde olacaktır.

2.2. Mekânın ve Ötekinin Yitimi  

Han, mekânın fiziksel bir alan olmanın ötesinde tarih, bellek ve kimlik 
taşıyan bir yapı olduğunu vurgular. Modernite, mekânları yüzeysel ve 
kimliksiz turistik alanlara dönüştürmüş (Han, 2024d, ss. 14-15, 26),  diji-
talleşme bu dönüşümü daha da hızlandırmıştır.  Yeryüzünü kendini 
mutlak kabul eden öznenin karşı kutbu olarak gören Adornocu bir pers-
pektifle Han, dijital teknolojinin mesafeleri ortadan kaldırmaya çalıştığı 
ölçüde insanı yeryüzüne yabancılaştırdığını ve köksüz bir varlık haline 
dönüştürdüğünü ileri sürer (Han, 2018a, s. 32). Han, kendi evindeki bah-
çesi ile olan deneyiminden yola çıkarak, toprakla olan uğraşısının bu bağı 
yeniden tesis etmeye yardımcı olduğunu ileri sürer. Çünkü Han’a göre 
bahçe ölümün ve yeniden dirilişin sembolü, metafizik bir alandır ve bu 
alana özen göstermesi yalnızca bir ödev değil, aynı zamanda yeryüzü-
nün güzelliğini onurlandırmanın bir yolu ve sessiz bir meditasyondur 
(Han, 2021c, s. 15). Oysa kapitalizm ölümden yoksun bir yaşam çabası 
içerisinde, ölümün insani seslerden ve kokulardan arınmış, antiseptik 
mekânları olan “nekropol”ler oluşturur (Han, 2021a, s. 16). Han, insan ve 



185

Hakan Erdal

aynılaştırılmış bir düzleme indirgenen yeryüzü arasındaki bu kopuklu-
ğunun üstesinden gelinmesi için, yeryüzünü yeniden romantikleştirme 
çağrısı yapar. Yeryüzünü yeniden romantikleştirmek, gizemli, güzel ve 
yüce olanın sahibine iade edilmesi anlamına gelecektir (Han, 2021c, s. 30).

Han aynı zamanda fiziksel mekânın yerini alan dijital dünyanın 
kamusallığa zarar verdiğini ileri sürer. Özellikle sosyal medya, bireyleri 
bağlamdan kopararak kendi yankı odalarında yaşayan dijital sürülerin 
mekânına dönüşmüştür. Dijital sürüler, belli bir fikir etrafında bir araya 
gelemeyen ancak görünürde bir bütünlük sergileyen kalabalıklar oluştu-
rur. Bu kalabalıklar, ortak bir amaç veya kimlikten ziyade, anlık duygular 
ve tepkilerle hareket ederler. Bu durum, gerçek bir “biz” bilincinin olu-
şumunu engellediği gibi, demokratik tartışma kültürüne de zarar verir 
(Han, 2024c, ss. 12, 77). 

Han’ın mekânla ilgili üzerinde durduğu bir diğer kavram “öteki”liktir. 
Han’a göre modern toplum ötekiyi yok ederek ve bunun yerine “aynının 
olumluluğu”nu koymuştur. “Öteki”nin yokluğu bireyleri ve toplumu 
deneyimden ve yapıcı bir dönüşümden mahrum bırakır. Oysa dene-
yim, ancak bireyin karşılaştığı şeyin onu sarsması ve dönüştürmesiyle 
mümkündür. Han’a göre, neoliberalizmin “öteki” ile bağların koparıl-
masına yönelik bir diğer buyruğu da otantikliktir. Han’ın “otantiklik” 
kavramlaştırması yönelik eleştirisi, yalnızca bireysel performans baskı-
sını değil, aynı zamanda toplumsal ilişkilerin içeriğini de sorgular. Bu 
noktada Han’ın düşüncesi, Axel Honneth’in tanıma kuramından önemli 
ölçüde beslenir. Axel Honneth’in Şeyleşme adlı eserinde geliştirdiği tanıma 
kuramı, bireyin kendilik bilincini ancak başkaları tarafından tanındığı 
ölçüde inşa edebileceğini savunur. Honneth’e göre, özne kendisiyle 
olan ilişkisini ancak başka öznelerin bakışı altında, yani sosyal tanınma 
yoluyla kurabilir. Honneth’e göre şeyleşme, insanın insana yönelik özgün 
bir tanıma biçimini kaybetmesiyle başlar; yani şeyleşme, tanımanın 
unutulmasıdır. Başkasıyla kurulan ilişki, onu yalnızca işlevsel bir nesne 
ya da araç olarak görmekle (şeyleşme) sınırlandığında, özne yalnızca öte-
kini değil, kendisini de tanıyamaz hale gelir; böylece hem benlik bilinci 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

186

hem de toplumsal bağlar çözülür. Honneth’in tanıma kavramı, yalnızca 
insanlar arası ilişkileri değil, aynı zamanda insanın doğaya karşı sorum-
luluk ve saygı temelli bir tutum geliştirmesini de içerir (Honneth, 2023). 
Öte yandan, Han’a göre, otantiklik, farklı olma çabası adı altında bireyleri 
tüketim dünyasına entegre eder. Bu, aslında bireylerin narsistik bir ben-
liğe ve sözde bir bağımsızlığa daha da hapsolmasına yol açar. Dolayısıyla 
otantiklik, bireysel bağımsızlıktan ziyade metalaştırılabilir farklılık-
lar yaratarak tüketim ekonomisinin bir aracı haline gelir (Han, 2023b). 
Han, bu dönüşümün bireysel ilişkiler üzerinde de etkileri olduğunu 
vurgular. Ona göre, modern iletişim teknolojileri, aşkın (eros) anlamını 
kökten değiştirmiştir. Geleneksel düzlemde aşk, bireyi kendi sınırları-
nın ötesine taşıyan, ötekiyle kurulan derin bir bağa dayanan ve ötekinin 
gizeminden beslenen bir deneyim iken modern toplumda aşk, narsi-
sizmin etkisiyle yıpranmış, ötekiyi dışlayan ve bireyi kendi merkezine 
hapseden bir hale gelmiştir. Günümüz toplumunda aşk, erişilebilir ve 
tüketilebilir bir ürün olarak görülmekte, bireylerin ötekiyle anlamlı bir 
bağ kurma kapasitesini giderek yok etmektedir. Aşırı şeffaflık ve tüketim 
kültürünün etkisiyle aşk, derinlik ve gizemden arındırılarak yüzeysel bir 
deneyime indirgenmiştir. Bu durum, aşkın gerçek anlamını kaybetmesine 
ve bireylerin yalnızca kendilerini merkez alarak ötekiyle bağ kurmalarını 
engelleyen bir kültürel iklim yaratmasına neden olmaktadır. Han, aşkın 
ve toplumsal ilişkilerin bu şekilde metalaşmasının, modern toplumun 
aşırı tüketim odaklı yapısının kaçınılmaz bir sonucu olduğunu ileri sürer 
(Han, 2019a, s. 23). 

3. Sanat, Estetik ve Anlatının Krizi 

Han’a göre günümüz dünyasının sanat ve estetik anlayışı, derinlik 
ve anlamdan koparak tüketim odaklı bir yüzeyselliğe indirgenmiş, bu 
durum bir anlatı krizini beraberinde getirmiştir. Walter Benjamin’in “kült 
değerinin yerini sergi değerinin alması”6 fikrine atıf yapan Han, modern 

6   Kült değerinin yerini sergi değerinin alması’ kavramı, Walter Benjamin’in 



187

Hakan Erdal

dünyada güzelliğin anlamdan çok sergi ve teşhir amaçlı kullanıldığını 
ileri sürer. Bu durum, estetiği derinliksiz ve tüketilebilir bir hale getirir. Bu 
pürüzsüzlük, bireyin estetik deneyiminde derinlik ve sorgulamayı orta-
dan kaldırırken, bu durumun beslediği aşırı şeffaflık ve tüketim kültürü 
de sanat ve edebiyat üzerinde olumsuz etkiler yaratmaktadır. Fantezi ve 
hayal gücünün yerini aşırı enformasyon ve mahremiyetten yoksun hiper 
görünürlük almış; bu durum, sanat ve edebiyatın derinlik, gizem ve eleş-
tirel mesafeden yoksun, hızlı tüketilen, yüzeysel üretimlere dönüşerek 
yaratıcı ve eleştirel gücünü yitirmesine yol açmaktadır (Han, 2019a, s. 46).

Han, güzelliğin tüketim nesnesine dönüşümünü de eleştirir. Modern 
estetik anlayışında güzellik, dirençten ve derinlikten yoksun, yalnızca 
tüketim için tasarlanmış bir kavram haline gelmiştir. Pürüzsüzlüğün 
yüceltildiği görüntüler, anlam, dramaturji ve derinlik gibi unsurları kay-
bederek pornografik bir yüzeyselliğe dönüşür. Bu yüzeysellik bireyleri 
haz odaklı bir estetik anlayışına mahkûm eder (Han, 2018b, s. 17). Akıllı 
telefon teknolojilerinden mimariye pürüzsüzlüğün güzellik olarak kabul 
edildiği bu ekonomik düzlemde, şeyler tekilliklerini terk edip yalnızca 
fiyatlarıyla ifade edilir hale gelmektedir. Böylece özgünlüğün ve farklı-
lıkların tamamen ortadan kalktığı bir “aynılık cehennemi” ortaya çıkar. 
Günümüzde kentsel yaşamda durmadan yükselen cam binalar, ışılda-
yan LED ekranlar ve pürüzsüz cilt modası gibi unsurlar, birbirine benzer 
güzellik standartlarını dayatarak, çeşitliliği ve özgünlüğü yok sayan 
homojen ve yapay bir pürüzsüzlük estetiğinin somut tezahürleri olarak 
karşımıza çıkmaktadır (Han, 2017, ss. 16, 28, 43; 2023b, s. 14). 

Han, günümüz sanat anlayışını tüketim kültürünün etkisinde “beğeni-
lirlik” baskısı altına alındığını savunur. Ona göre, sanat eserleri tüketim 
nesneleri haline gelerek ekonomikleşmiş, sanat ve tüketim alanları 

sanat eserinin özgünlüğü ve benzersiz ‘aurası’na vurgu yaparak, geleneksel 
sanat eserlerinin kutsal ve tarihi bağlamlarda sahip olduğu özel anlamın za-
manla yitirilmesini ifade eder. Bu süreçte, teknolojik çoğaltma tekniklerinin 
gelişmesiyle sanat eserleri kitlelere daha kolay ulaşır hale gelir ve böylece eser-
lerin özgünlükleri azalır (Benjamin, 1993, s. 50). 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

188

arasındaki sınır ortadan kalkmıştır. Kültürün ekonomikleşmesi ve eko-
nominin kültürleşmesi sürecinde, sanat ürünleri yalnızca tüketilebilir 
ve estetik açıdan hoş bir deneyim sunan nesneler haline dönüşmekte-
dirler. Bu süreçte, sanatçılar marka olma baskısı altında, piyasaya uygun 
ve beğenilir eserler üretmek zorunda kalırlar. Han, sanatın yabancılaş-
tırıcı ve rahatsız edici bir deneyim sunması gerektiğini savunur. Ancak, 
beğenilirlik kültürü, sanatın mevcut düzene karşı olan anlatı gücünü 
zayıflatarak, onu mevcut düzenin bir parçası haline getirir ve yalnızca 
aynı olanı devam ettirir. Bu bağlamda Han, ikonik eseri Balloon Dogs ile 
tanınan Jeff Koons’u, ahlaki derinlikten yoksun, yalnızca dekoratif ve 
tüketime açık bir “beğenilirlik” estetiğini temsil ettiği gerekçesiyle eleşti-
rir; bu yönüyle Koons’u, günümüz sanatının beğeni odaklılık ve piyasaya 
uyarlanmışlık ekseninde şekillenen yapısının çarpıcı bir örneği olarak 
değerlendirir (Han, 2022c, ss. 16-17)

Han’a göre, modern dünya, büyük anlatılar ve bütüncül hikâyelerden 
yoksun bir yapıya bürünmüş, bu durum bireylerin yaşamlarını anlam-
landırma süreçlerini zayıflatmıştır. Büyük anlatıların yerini bireysel 
hikâyelerin aldığı bu dönemde, hikâyeler kısa, geçici ve yüzeysel hale gele-
rek bir anlatı krizini doğurmuştur. Oysa anlatılar, bireylerin yaşamlarını 
anlamlandırmalarını sağlayan, topluluk oluşturan temel araçlardır ve bu 
araçların kaybı, bireyin varoluşsal bir boşluk içine düşmesine neden olur. 
Anlatı, anlamı ve topluluk kimliğini kuran kapalı bir düzen yaratmaktadır. 
Oysa, günümüzde anlatı, Kapitalizmin kendine mal ettiği hikâye anla-
tıcılığı (storytelling) tarafından tüketilebilir formlara dönüşmüştür. Han, 
bu bağlamda Walter Benjamin’in Herodot’tan aktardığı Psammetikhos7 
anlatısını örnek verir. Bu anlatıya göre, esir düşen Psammetikhos kızını 
ve oğlunu görmesine rağmen duygulanmazken, yaşlı bir hizmetkârını 

7   Mısır Firavunu Psammetikhos, Pers Kralı Kambyses’e yenilip esir düşer. 
Kambyses onu aşağılamak için, zafer alayını izlemesini ister. Bu geçit sırasında 
Psammetikhos, önce kızını bir hizmetçi olarak su taşırken görür ama hiç tepki 
vermez. Ardından oğlunun idam edilmek üzere götürüldüğünü görür, yine 
sessiz kalır. Ancak yaşlı, yoksul bir hizmetkarını gördüğünde derin bir acıya 
kapılıp dövünmeye başlar (Han, 2024b, ss. 16-17).



189

Hakan Erdal

görünce ağlamaya başlar. Herodot bunun nedenini açıklamaz; Benjamin’e 
göre anlatının gücü de buradadır. Anlatı, enformasyon gibi anlık bilgi 
sunmaz; yorumla derinleşen ve zamanla anlam kazanan bir yapıya 
sahiptir. Han’a göre anlatı, açıklama değil yankı üretir; tüketilmez, 
zamanla anlamını korur ve hatta artırır (Han, 2024b, s. 11). Buna bağlı 
olarak dijitalleşme, anlatıcılığının anlam yaratma işlevini tüketmektedir. 
Çünkü dijital iletişimde enformasyon, geçmişle geleceği bağlayan 
bir anlatı oluşturmak yerine sadece noktalar halinde birikmektedir. 
Enformasyonların merkezleri ve amaçları olmadığından anlatısal bir 
süreklilik yaratamazlar. Anlatı krizinin yarattığı anlamsızlık, kimlik krizi 
ve oryantasyon bozukluğuna yol açar. Bu boşluğu dolduran komplo 
teorileri ise, kimlik ve anlam kaynakları olarak çözüm sunar ve özellikle 
kimlik ihtiyacının yoğun olduğu sağ ideolojilerde yaygınlaşırlar. Komplo 
teorileri, kurgusal olmalarına rağmen gerçeklik algısını şekillendiren 
anlatılar oldukları için olgulara karşı dirençlidir. Bu anlatılarda belirleyici 
olan, hakikatin olgusallığı değil anlatısal inandırıcılıktır (Han, 2022a, s. 
56). Öte yandan, Han’a göre, tarih, dostluk ve sadakat gibi kavramlar 
anlatıya dayanır; bir hikâyeye sahiptir ve sayılarla ifade edilemez. Ancak 
dijital kültür her şey saymaya ve hesaplamaya indirger, performans ve 
yeterliliği sayılabilir hale getirerek anlatıların anlamını kaybetmesine yol 
açar ve insan deneyimini anlatıdan uzak yüzeysel ve mekanik bir düzeye 
indirger (Han, 2024b, ss. 35, 72).

Sonuç

Byung-Chul Han, modern toplumda bireyin ve toplumsal bağların 
dönüşümünü; neoliberalizm, dijitalleşme ve tüketim kültürünün etkileri 
bağlamında ele alır. Bu çerçevede, Han’ın dikkat çekici katkılarından biri, 
neoliberal düzenin bireyi yalnızlaştırarak ve ötekini dışlayarak, bireyleri 
anlamdan yoksun bir varoluşa sürüklediği tezidir. Özellikle “psikopoli-
tika” ve “şeffaflık ideolojisi” kavramları, günümüz toplumunun bireyler 
üzerindeki kontrol mekanizmalarını anlamak için önemli kavramsal araç-
lar sunmaktadır.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

190

Neoliberalizmin özgürlüğü sömürerek bireyi kendi kendinin hem pat-
ronu hem de işçisi haline getirmesi, sınıf mücadelesini bireysel bir iç 
savaşa dönüştürmektedir. Bu durum, toplumsal dayanışmayı zayıfla-
tırken bireyi yalnız ve depresif bir özne haline getirmektedir. Han’ın bu 
tespiti, özellikle dijitalleşme ile birlikte bireyin sürekli bir performans 
baskısına maruz kaldığı ve başarısızlık durumunda kendini suçladığı 
bir düzenin ortaya çıkışını gözler önüne sermektedir. Bu bağlamda Han, 
neoliberalizmin bireyleri sürekli olarak daha verimli, üretken ve başarılı 
olmaya zorladığını; kendilerini sürekli optimize etmeye, yani perfor-
manslarını artırmaya, eksiklerini gidermeye ve potansiyellerini en üst 
düzeye çıkarmaya yönelttiğini, bunun da zamanla bireylerin zihinsel ve 
duygusal kaynaklarını tükettiğini vurgular.

Han’ın, zaman ve mekân kavramlarının dönüşümüne ilişkin görüşleri, 
modern bireyin köksüzleşme sürecini açıklamaktadır. Hızlanmanın ve 
sürekli üretkenlik baskısının, bireylerin geçmişle ve çevreleriyle bağla-
rını kopardığını öne süren Han, bunun sonucunda ritüellerin ve anlam 
yaratma pratiklerinin kaybolduğunu belirtir. Ritüellerin yerine geçen 
bireysel tüketim alışkanlıkları, insanın toplumsal ve kültürel bağlarını 
zayıflatırken, aynı zamanda anlam krizini derinleştirmektedir. Bu ana-
lizler, modern toplumda aidiyet ve toplumsal bağların nasıl erozyona 
uğradığını anlamak için kritik bir perspektif sunmaktadır.

Neoliberalizmle birlikte sanat ve estetik anlayışında yaşanan dönüşüm 
de Han’ın değerlendirmelerinin bir diğer odak noktasıdır. Güzelliğin 
tüketim nesnesine indirgenmesi ve estetiğin yüzeyselleşmesi, modern 
bireyin anlam arayışını daha da zorlaştırmaktadır. Han, sanatın ve anla-
tıların, toplumsal dönüşüm için birer araç olması gerektiğini savunurken, 
mevcut düzenin bu araçları etkisizleştirdiğini ve onları mevcut ekono-
mik ve kültürel sistemin bir parçası haline getirdiğini belirtmektedir. Bu 
bağlamda Han, estetiğin ve anlatıların, yalnızca mevcut düzenin birer 
yansıması olmaktan çıkıp toplumsal gelişimi mümkün kılacak araçlar 
haline gelmesi gerektiğini öne sürmektedir.



191

Hakan Erdal

Han’ın felsefesi, yalnızca mevcut toplum eleştirisiyle sınırlı kalmaz; 
aynı zamanda yeni bir düşünme biçimi ve yaşam tarzı önerisinde de 
bulunur. Bu yönüyle Han, bireyleri eleştirel düşünmeye, teknolojik ve 
ekonomik yapıların dayattığı normların ötesine geçmeye çağırır. Anlamın, 
toplulukların ve ötekiyle kurulan ilişkilerin yeniden inşa edilmesi gerek-
tiğini vurgular. Bu yaklaşım, bireylerin kendilerini yalnızca tüketici ya 
da performans öznesi olarak değil, aynı zamanda anlam yaratan ve top-
lumsal bağ kurabilen varlıklar olarak konumlandırmasını sağlar.

Bireyin zihinsel ve duygusal bütünlüğünü yeniden tesis edebilmesi 
için Han’ın önerdiği yavaşlık, ritüel ve tefekkür gibi kavramlar önemli 
çıkış noktaları sunar. Bu kavramlar, bireyin yalnızca üretmeye ve tüket-
meye odaklanmadan, dünyayı farklı bir gözle görmesini ve yeniden 
anlamlandırmasını sağlar. Han’ın önerileri, dijitalleşmenin hızlandırdığı 
yaşam tarzına karşı bir direnç hattı olarak okunabilir. Bu direnç, yalnızca 
bireysel değil, aynı zamanda toplumsal bir dönüşümün de kapılarını 
aralayabilir.

Han’ın önerdiği çözümler, hız ve üretkenlik odaklı modern yaşam 
tarzına karşı, anlam, tefekkürü ve yavaşlığı yeniden merkeze almayı 
içermektedir. Zen Budizminde yer alan meditasyon gibi alternatif pratik-
lerin ve tefekkürün bireylere hızın ve tüketim baskısının ötesine geçerek 
anlamlı bir varoluş deneyimi sunabileceğini ileri sürer. Ayrıca, bireyin 
yeryüzüyle ve çevresiyle kurduğu bağları yeniden güçlendirecek ritüelle-
rin önemine dikkat çeken Han, bu tür pratiklerin bireysel anlam arayışını 
destekleyebileceğini ifade etmektedir.

Han’ın kısa ve birbiri ardına yayınlanan çalışmaları, modern toplu-
mun mevcut sorunlarını anlamak ve bu sorunlara karşı alternatif yollar 
geliştirmek için güçlü bir çerçeve sunmaktadır. Neoliberalizmin birey 
üzerindeki etkilerini, dijitalleşmenin toplumsal bağlar üzerindeki yıkıcı 
sonuçlarını ve tüketim kültürünün estetik ve anlam krizine katkılarını 
eleştirel bir bakış açısıyla analiz eden Han, aynı zamanda bu süreçle-
rin ötesine geçmenin yollarını da göstermektedir. Bu bağlamda, Han’ın 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

192

önerileri, yalnızca bireysel bir dönüşüm değil, aynı zamanda toplumsal 
bir yeniden yapılanma çağrısıdır. Bu dönüşüm, hız ve tüketim yerine 
anlam ve derinliğe dayalı bir yaşam biçimini benimsemeyi gerektirmek-
tedir. Anlamlı bir yaşam, bireyin yalnızca kendisiyle değil, yeryüzü ve 
içinde yaşadığı toplumla kurduğu derinlikli ilişkilere dayanmalıdır. 

Sonuç olarak, Han’ın eserlerinde oluşturduğu eleştirel teorik perspek-
tif, içinde bulunduğumuz hız ve tüketim çağında bir an durup düşünerek 
dünyaya daha derinlikli ve anlamlı bir şekilde yeniden bakmamız için 
bir zemin sunabilir. Han’ın düşüncesi, modern dünyanın krizlerine karşı 
yalnızca teşhis koymakla kalmaz, aynı zamanda yeni bir etik, estetik ve 
varoluşsal duyarlılığın temellerini atar. Bu bağlamda Han, içinde yaşa-
dığımız hız, şeffaflık ve performans toplumuna karşı farkındalık çağrısı 
yapan dijital çağın muhalif düşünürü olarak değerlendirilebilir.

Kaynakça

Benjamin, W. (1993). Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Üretilebildiği Çağda 
Sanat Yapıtı (A. Cemal, Trans.). Pasajlar içinde (ss. 50-86). Yapı Kredi.

Borcherdt, G. (2021, Aralık 2). Byung-Chul Han: “I Practise Philosophy 
as Art”. ArtReview. (Erişim tarihi: 26 Mayıs 2025). https://artreview.
com/byung-chul-han-i-practise-philosophy-as-art/ 

Cambridge. (2025). Meaning of Big Data in English. Cambridge Dictionary | 
English Dictionary, Translations & Thesaurus. (Erişim tarihi: 26 Mayıs 
2025). https://dictionary.cambridge.org/ 

Chayka, K. (2024, Nisan 17). The Internet’s New Favorite Philosopher. The 
New Yorker. (Erişim tarihi: 26 Mayıs 2025). https://www.newyorker.
com/culture/infinite-scroll/the-internets-new-favorite-philosopher 

Elola, J. (2023, Ekim 8). Byung-Chul Han, the philosopher who 
lives life backwards: ‘We believe we’re free, but we’re the 
sexual organs of capital’. EL PAİS English. (Erişim tarihi: 20 
Mayıs 2025). https://english.elpais.com/culture/2023-10-08/



193

Hakan Erdal

byung-chul-han-the-philosopher-who-lives-life-backwards-we-
believe-were-free-but-were-the-sexual-organs-of-capital.html 

Godard, J. L., & Breyse, T. (2014). Zen (Çev. I. Ergüden). Dost.
Han, B. C. (2016). Şiddetin Topolojisi (Çev. D. Zaptçıoğlu). Metis.
Han, B. C. (2017). Şeffaflık Toplumu (Çev. H. Barışcan). Metis.
Han, B. C. (2018a). Zamanın Kokusu Bulunma Sanatı Üzerine Felsefi Bir 

Deneme (Çev. Ş. Öztürk). Metis.
Han, B. C. (2018b). Güzeli kurtarmak (Çev. K. Filiz). İnsan.
Han, B. C. (2019a). Erosun Istırabı (Ş. Öztürk, Trans.). Metis.
Han, B. C. (2019b). Psikopolitika: Neoliberalizm ve Yeni İktidar Teknikleri (Çev. 

H. Barışcan). Metis.
Han, B. C. (2020). İktidar Nedir? (Çev. M. Özdemir). İnsan.
Han, B. C. (2021a). Kapitalizm ve Ölüm Dürtüsü (Çev. Ç. Tanyeri). İnka.
Han, B. C. (2021b). Zen Budizm Felsefesi (Çev. M. Özdemir ). İnsan.
Han, B. C. (2021c). Yeryüzüne Övgü: Bahçelere Bir Yolculuk (Çev. A. Öz). 

İnka Kitap.
Han, B. C. (2022a). Enfokrasi Dijitalleşme ve Demokrasinin Krizi (Çev. M. 

Özdemir). Ketebe.
Han, B. C. (2022b). Ritüellerin Yok Oluşuna Dair: Günümüzün Bir Topolojisi 

(Çev. A. Öz). İnka.
Han, B. C. (2022c). Palyatif Toplum: Günümüzde Acı (Çev. H. Barışcan). 

Metis.
Han, B. C. (2023a). Yorgunluk Toplumu (Çev. Ç. Tanyeri). İnka.
Han, B. C. (2023b). Ötekini Kovmak; Günümüzde Toplum, Algı ve İletişim 

(Çev. M. Özdemir). Ketebe.
Han, B. C. (2024a). Hiperkültürellik: Kültür ve Küreselleşme (Çev. M. S. Türk). 

Ketebe.
Han, B. C. (2024b). Anlatının Krizi (Çev. M. Erşen). Ketebe
Han, B. C. (2024c). Sürünün İçinde: Dijital Dünyaya Bakışlar (Çev. Z. 

Sarıkartal). İnka.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

194

Han, B. C. (2024d). Tefekkür Yaşamı Ya da Eylemsizlik Üzerine (Çev. B. Tut). 
Ketebe.

Honneth, A. (2023). Şeyleşme: Bir Tanıyış Teorisi (Çev. C. Sili). Fol Kitap.
Orwell, G. (2014). Bin Dokuz Yüz Seksen Dört (Çev. C. Üster). Can.



195

Hartmut Rosa’nın Sosyal Hızlanma 
Çağında Yabancılaşma Teorisi ve Rezonans 

Kavramsallaştırması

Hakan Soner Şener

Bu bölüm, Türkiye akademi literatüründe henüz yeterince ilgi görme-
miş olan Hartmut Rosa’nın sosyal hızlanma, yabancılaşma ve rezonans 
eksenindeki temel yaklaşımlarını ve kavramlarını ele almaktadır. Analizin 
özgünlüğü, Rosa’nın yalnızca basılı eserleriyle sınırlı kalmayıp, düşün-
cesinin gelişimini ve nüanslarını yansıtan söyleşi, konferans kaydı ve 
sunum gibi sözlü üretimlerini de kapsamlı bir şekilde incelemesinden 
kaynaklanmaktadır. Bu geniş kaynak yelpazesi aracılığıyla, Rosa’nın 
düşüncesine dair yazılı metinlerin ötesine geçen, bütüncül ve çok yönlü 
bir tartışma zemini oluşturulması hedeflenmiştir. Hartmut Rosa, 1965 
doğumlu Alman bir sosyolog ve siyaset bilimcisidir. Araştırma alanları, 
sosyal hızlanma, rezonans teorisi, emeğin onuru, kaynak seferberliği ve 
sosyal bilimlerin metateorisi gibi konuları kapsamaktadır. Hâlen Jena 
Friedrich Schiller Üniversitesi Sosyoloji Enstitüsünde profesör ve Erfurt 
Üniversitesi Max Weber İleri Kültürel ve Sosyal Çalışmalar Merkezinde 
yönetici olarak görev almaktadır. 2013 yılında Nouvel Observateur tarafın-
dan dünyanın en önemli 25 düşünürü listesine dâhil edilmiştir. Zamanın 
sosyolojisi ve kimlik oluşumu alanlarında çalışmalarını sürdüren Rosa, 
yeni eleştirel teorinin önde gelen temsilcilerinden biri olarak kabul edil-
mektedir. Sosyal hızlanma teorisinde modernliğin hızlanan değişim tarihi 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

196

olduğunu savunurken, rezonans teorisindeyse yabancılaşmanın aksine 
dünyayla başarılı bağları ele almaktadır.

Harmut Rosa modernite ve moderniteyi deneyimleme biçimimiz üze-
rine kurguladığı çalışma alanında, bu bölüm kapsamında ele alınacak 
temel iki kavramı öne sürmektedir. Bunlardan ilki Sosyal Hızlanma ve 
ikincisi Rezonans kavramlarıdır. İlk kavramıyla aslında moderniteyle 
deneyimlemekte olduğumuz bir soruna işaret ederken, ikincisini bu 
soruna verilebilecek bir yanıt, insanlığın bir kaçış aracı olarak görmek-
tedir (Universität Erfurt, 2017). Yabancılaşma ve Rezonans kavramlarını 
birbirine zıt olarak görmeyen Rosa, aralarında diyalektik ilişki olduğunu 
düşünmektedir. Bu bağlamda her rezonans deneyimi, aynı zamanda 
yabancılaşma deneyimini de içerir. Rosa, eserlerinde rezonans kavra-
mını gündelik yaşamın merkezine taşıyarak, okurların bu kavrama olan 
yabancılığını aşmayı amaçlamaktadır. Rosa’nın kazanmaya başladığı 
popülaritesinin bir nedeni de rezonans kavramını, dünya ile ilişkimizin 
temel bir yönü olarak ele alarak, çağımız insanının derinlemesine hisset-
tiği bir ihtiyacı, yani anlam arayışını teorik bir zemine oturtmasıdır. Bu 
sayede Rosa, rezonans kavramını bir dünya ile ilişki sosyolojisinin temel 
kategorisi haline getirerek, bu alanda yeni bir perspektif sunmaktadır.

Hartmut Rosa Eleştirel Teori düşünürlerinin sorduğu “iyi bir yaşam 
nedir ve neden bizde bulunmamaktadır?” sorusunu sorar ve Eleştirel 
Teori geleneği içinde sorunun ikinci kısmına yanıt aradığını belirtmek-
tedir (Rosa, 2022a, ss. 10-11). Sosyal Hızlanmanın Eleştirel Teorisi’nin 
taslağını oluşturmaya çalıştığını söyleyen Rosa, bunu yapmaya çalışır-
ken Karl Marx, Theodor W. Adorno, Max Horkheimer, Walter Benjamin, 
Herbert Marcuse, Erich Fromm, Jürgen Habermas ve Axel Honneth (ki 
kendisinin doktora danışmanıdır) gibi kurucu isimlerin amaçlarına sadık 
kalmaya çalıştığını da ifade etmektedir (2022a, s. 55). İyi bir yaşam hede-
finin önünde engel oluşturan “sosyal koşulların incelenmesi ve bunların 
eleştirisi böyle bir amacın temel odağı olmalıdır” demektedir (2022a, s. 
57).



197

Hakan Soner Şener

Hartmut Rosa sosyal hızlanma, yabancılaşma ve rezonans kavram-
larını, modern toplumu anlamak için birbiriyle ilişkili bir çerçevede 
sunmaktadır. Rosa, bu kavramları modernitenin içsel çelişkileri ve geri-
limleri üzerinden ele alır. Hızlanma, modern toplumun temel itici gücü 
olarak belirirken, yabancılaşma bu hızlanmanın kaçınılmaz bir sonucu 
olarak ortaya çıkar. Ancak, Rosa, bu karamsar tabloya karşı bir umut 
ışığı olarak rezonans kavramını sunar.  Bu burada, Hartmut Rosa’nın 
en bilinen kavramları olan sosyal hızlanma ve bunun sonucu olarak 
yabancılaşmayı; bu yabancılaşmaya karşın bir çözüm olarak öne sür-
düğü rezonans kavramlarını odağa alıyoruz.

Sorunu tanımlamak: Sosyal Hızlanma ve Modernitenin dinamik 
motorunun kaçınılmaz sonuçları

Rosa’ya göre, sosyal hızlanma modern toplumların temel bir özelli-
ğidir (Rosa ve Scheuerman, 2003, s. 5). Bu kavram, yalnızca teknolojik 
ilerlemelerle sınırlı kalmayıp, sosyal değişimlerin ve günlük yaşamın 
ritminin de hızlanmasını ifade eder (Rosa, 2003, s. 35). Rosa, bu hız-
lanmanın modern toplumu derinden etkileyen bir dinamik olduğunu 
vurgular (Institut for Kultur og Læring, Aalborg Universitet, 2022). Ona 
göre, modern toplumlar sürekli bir dinamik stabilizasyon içindedir. Bu, 
toplumun varlığını sürdürebilmesi için sürekli olarak büyümesi, yeni-
lik yapması ve hızlanması gerektiği anlamına gelir (ecapio, 2014). Bu 
durum, toplumun ve bireylerin sürekli bir koşuşturma içinde olmasına 
yol açmaktadır. Ancak, bu koşuşturma, modern toplumun istikrarını sağ-
lama amacına hizmet eder. Rosa, bu durumu “aşağıya doğru hareket 
eden yürüyen merdivenlere” benzetir; durduğumuz anda geriye gitmek 
zorunda kalırız. Bu, modern insanın sürekli bir yarış içinde olduğu ve asla 
duramayacağı anlamına gelir. Rosa, Sosyal Hızlanmayı üç ana boyutta 
inceler (Rosa, 2022a, ss. 19-29):



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

198

Teknolojik Hızlanma: Rosa’nın daha çok Paul Virilio’nun ‘Dromoloji’1 
kavramına benzettiği bu tarz hızlanma, iletişim ve üretim süreçlerin-
deki teknik gelişmelerin hızlanmasıdır (Rosa ve Scheuerman, 2003, s. 65). 
İnternetin hızı ve yaygınlaşması, akıllı telefonların hayatımıza girişi ve 
üretim süreçlerindeki otomasyon gibi gelişmeler bu boyuta örnek veri-
lebilir. Bu tür teknolojik ilerlemeler, iş süreçlerini ve iletişim biçimlerini 
dönüştürerek, yaşamın her alanında daha hızlı bir tempoyu zorunlu kılar.

Sosyal Değişimin Hızlanması: Sorunun yalnızca teknolojik gelişmeden 
ibaret olmadığını savunan Rosa, bu anlamda kuramsal açıdan bir şim-
dinin sıkışmasından bahseder ve bu durumu tanımlamak için Georg 
Simmel ve Hermann Lübbe’den yararlanır (Rosa ve Scheuerman, 2003, s. 
65). Buna göre 18. yüzyıldan bu yana deneyimlenen bir şimdinin sıkışma-
sından bahsedilmektedir. Toplumsal yapıların, kurumların ve ilişkilerin 
daha hızlı değişmesi, aile yapılarındaki değişimler, iş dünyasındaki yeni-
likler, siyasi sistemlerdeki dalgalanmalar bu boyuta örnek verilebilir. Ona 
göre toplumun sürekli değişen ve dönüşen bir yapıda olması, bireylerin 
adaptasyon yeteneklerini sürekli olarak zorlamaktadır.

Günlük Hayatın Hızlanması: Özellikle modern Batılı toplumların salgına 
dönen bir zaman kıtlığı yaşadığı tespitini yapar. Zaman bir hammadde 
gibi işlev görmektedir. Rosa kuramsal anlamda Simmel’in Metropol 
tipi bireysellik ve Levine’in sosyal hızlanmanun gündelik hayatta nasıl 
ölçülebileceği üzerine metodolojik önerilerini tartışmasına dahil etmekdir. 
Rosa’nın bu iki düşünürle uzlaştığı konu, bireylerin günlük rutinlerin-
deki etkinliklerin hızlanmasıdır.  (Rosa ve Scheuerman, 2003, ss. 65, 74-80, 
120-122). Yemek yeme sürelerinin kısalması, çoklu görev yapma (multi-tas-
king) zorunluluğu, iş ve özel hayat arasındaki sınırların belirsizleşmesi 

1   Virilio, Endüstri Devrimi ile birlikte büyük bir teknolojik hızlanmadan söz 
etmektedir. Bu hızlanmayı Dromoloji olarak kavramsallaştıran Virilio, günü-
müzde yaşanan pek çok toplumsal sorunun merkezine bu kavramı oturtmak-
tadır. Virilio’ya göre bu nedenle dromoloji ilk etapta aynı zamanda bir üretim 
hızı devrimidir ve yirmi birinci yüzyıla geçişte “dijital devrim” ile devam et-
mektedir.



199

Hakan Soner Şener

ve olan biteni kaçırma korkusu (Fear of missing out/FOMO) bu boyuta 
girer. Hızlanma toplumunda büyüme oranı (tekniğin imkânı), hızlanma 
oranından yüksek olduğu için boş zaman daralmaktadır. Bireyler, gün 
içinde daha fazla işi daha kısa süreye sıkıştırmak zorunda kalır, bu da 
sürekli bir zaman baskısı yaratmaktadır. 

Rosa sosyal hızlanmanın yarattığı bir senkronizasyon problemine 
dikkat çeker. Sosyal hızlanmayla karşılıklı bir ilişkide olan doğal ve 
doğal olmayan yavaşlama noktaları vardır. Örneğin doğal hız limitleri, 
yavaşlama vahaları, fonksiyonel olmayan bir sonuç olarak yavaşlama ve 
kasti yavaşlama gibi (Rosa, 2022a, ss. 39-41). Burada sorun teşkil eden 
şey, balıkları hızlı olarak avlamak değil balıkları üreyemeyeceği kadar 
hızlı avlamamızdır. Sosyo-ekonomik yaşam ve doğa arasında senkron 
bozukluğu ortaya çıkmaktadır. Bu senkron bozukluğunu demokraside 
de görebiliriz. Demokratik irade oluşumu ve karar alma süreçleri zaman 
alan konulardır ancak sosyal hızlanmayla birlikte karar alma süreçleri-
nin hızlandırılmak istenmesi demokrasi krizlerini ortaya çıkarmaktadır. 
Siyasette sosyal hızlanmanın bir yabancılaşma biçimi olarak görülebilir. 
Öte yandan psikolojik olarak da bu senkronizasyon bozukluğunu göre-
biliyoruz. Rosa’ya göre dünyayla kurduğumuz yüksek tempodaki bu 
ilişki biçimi tıpkı doğa ve demokrasiyle olduğu gibi, kendi psikolojik 
senkronizasyonumuzu da bozmaktadır. Modern dünyadaki hızlanmaya 
ayak uydurmak için kendi hayatlarımızı hızlandırmaya çalışmamız biz-
leri çoklu görev yapma alışkanlığına sürükler, bu da Olan Biteni Kaçırma, 
Tükenmişlik gibi belirtiler ortaya çıkarır (TEDx Talks, 2015).

Rosa, sosyal hızlanmanın sadece mekanik bir süreç olmadığını, aynı 
zamanda kültürel bir yönünün de bulunduğunu vurgulamaktadır 
(Institut for Kultur og Læring, Aalborg Universitet, 2022; Rosa, 2022a, 
ss. 18-19). Modern insan, dünyayı erişilebilir ve ulaşılabilir kılma arzu-
suna sahiptir. Bu arzu, hızlanmanın itici güçlerinden biridir. İnsanlar, 
her şeyi daha hızlı elde etme, daha hızlı tüketme ve daha hızlı deneyim-
leme eğilimindedir. Bu durum, toplumun genel hızlanma döngüsünü 
besler ve derinleştirir. Rosa bu sorunu 3A şeklinde ifade etmektedir (Rosa, 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

200

2017). Bu 3A sorunu İngilizce Available-Attainable-Accessible (görünür-
lük, ulaşılabilirlik ve erişilebilirlik) olarak tanımlanmaktadır (Rosa, 2017; 
Rosa, 2022b, s. 20). Kapitalizm ve modernite yayılmacı güdüsünün bir 
sonucu olarak ortaya çıkan bu durum, insan-doğa ilişkisinde dünyanın 
ele geçirilebilmesi için bir dürtü olarak işlev görmektedir. Böylece böyle 
bir zihniyet durumuyla, dünya insanlık için “bilinmesi, keşfedilmesi, ula-
şılması, sahiplenilmesi, hükmedilmesi ve kontrol edilmesi gereken şey” 
biçimini alır (Rosa, 2022b, s. 22). Ancak bu çaba, dünyanın geri çekilmesi 
ve insanlara yabancılaşması gibi beklenmedik sonuçlar doğurmaktadır 
(Rosa, 2022b, s. 27). İnsanlık bu çabasının sonucunda dünyayla girebile-
ceği etkileşimi kaybetmektedir: 

“Tüm bu düşünce ve gözlemleri dikkate alarak, modernitenin dünyayı 
dört boyutta ve giderek daha geniş bir erişimle kontrol edilebilir 
kılmaya yönelik bireysel ve kurumsal çabalarının, Marx’la dönüşüm 
yerine yabancılaşma, Adorno ve Lukács’ın canlılık yerine şeyleşme, 
Arendt’in dünya kazancı yerine dünya kaybı, Blumenberg’ın 
anlaşılabilirlik yerine dünyanın okunaksızlığı ve Weber’in ilham 
yerine büyü bozumu olarak tanımlanabilecek paradoksal yan etkiler 
doğurduğu söylenebilir. Modernite artık dünyayı duymama ve 
dolayısıyla artık kendini hissetmeme tehlikesiyle karşı karşıyadır. 
Bu, dünyayla olan ilişkimiz hakkındaki sosyolojinin sonucudur. 
Modernite çağrılma ve ulaşılma yeteneğini yitirmiştir. Eğer bu 
durumu sosyo-felsefi terimlerle, yabancılaşma başlığı altında, 
ilişkisizliğin bir ilişkisi olarak anlarsak, zaman ‘dünyayla ilişkililik 
ilişkisi’nin ne olacağı sorusu yalnızca sosyolojik değil, aynı zamanda 
politik ve pratik bir aciliyet kazanır” (Rosa, 2022b, s. 36).

Görüldüğü üzere, Hartmut Rosa’nın sosyal hızlanma kavramsallaş-
tırması, modernitenin varlığını sürdürmek için başvurduğu “dinamik 
stabilizasyon” ilkesinin, hayatın her alanına yayılan çok boyutlu bir 
hızlanma rejimi yarattığını ortaya koymaktadır. Bu rejim, modernitenin 
dünyayı görünür, ulaşılabilir ve erişilebilir kılma (3A) arzusundan beslenir. 
Ancak, Rosa’nın son alıntıda da altını çizdiği gibi, bu kontrol ve tahakküm 



201

Hakan Soner Şener

çabası paradoksal sonuçlar doğurmaktadır. Dünyayla daha derin bir bağ 
kurma hedefi, Marx’tan Weber’e uzanan bir düşünce hattında teorize 
edilen bir yabancılaşma, şeyleşme ve nihayetinde bir “ilişkisizlik” duru-
muna yol açmaktadır. Dolayısıyla, modernitenin dinamik motoru olarak 
işleyen sosyal hızlanma, en temelde dünyayla kurulan anlamlı bir ilişki-
nin imkânını ortadan kaldıran ve modern özneyi giderek sessizleşen bir 
evrene hapseden temel bir sorunsal olarak belirginleşmektedir.

Yabancılaşma: Hızlanmanın Kaçınılmaz ve Olumsuz Sonucu

Yabancılaşma, Rosa’ya göre modernitenin bir diğer önemli sorunu-
dur ve hızlanmanın kaçınılmaz bir sonucudur. Bu kavram, bireylerin 
dünyayla olan anlamlı bağlarının zayıflamasını, hatta kopmasını ifade 
eder. Yabancılaşmanın temelinde, dünyayı kontrol edilebilir, ulaşılabilir 
ve erişilebilir kılma çabası yatar, ancak bu çaba, paradoksal bir şekilde, 
bireylerin bu dünyaya yabancılaşmasına yol açar. Yabancılaşma, birey-
lerin dünya ile ilişkilerinin ya kayıtsızlık (sessizlik) ya da düşmanlık 
(itme) ile karakterize olduğu bir durumdur (Malmqvist vd., 2023, s. 178). 
Rosa, yabancılaşmayı, bireylerin kendilerine, diğer insanlara, doğaya ve 
dünyaya karşı hissettikleri bir tür uyumsuzluk ve kopukluk olarak tanım-
lamaktadır. Rosa, Marx’ın (1959) kapitalist üretim biçiminin neden olduğu 
dört tür yabancılaşmayı hatırlatır. Marx, kapitalist üretim biçimde işçi-
nin yabancılaşmasının dört kertede gerçekleştiğini söyler. Buna göre işçi; 
ürettiği ürüne, üretim sürecine, içinde bulunduğu topluma ve kendisine 
yabancılaşır. Rosa, benzer şekilde, yabancılaşma kavramsallaştırmasını 
danışmanı Honneth’in sosyal patolojileri anlama çabasından devralır; 
ancak bu sorunun kökenini tanınma eksikliğinden ziyade, modernitenin 
yapısal bir özelliği olan sosyal hızlanmaya bağlayarak ondan ayrılır. Bu 
doğrultuda, Honneth’in “tanınma”2 kavramını yetersiz bir karşı-kavram 

2   Axel Honneth’e göre “tanınma”, bireyin benlik ve kimlik algısının, diğerle-
riyle girdiği karşılıklı ilişkiler aracılığıyla sağlıklı bir şekilde oluşması sürecidir. 
Honneth bu süreci üç temel alanda inceler: Aile ve yakın ilişkilerdeki ‘sevgi’ 
(özgüven sağlar), hukuksal alandaki ‘haklar’ (kendine saygı kazandırır) ve 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

202

olarak değerlendirir ve yabancılaşmanın yarattığı “ilişkisizlik” halinin 
ve dünyaya karşı “sessizleşmenin” gerçek panzehiri olarak “rezonans” 
fikrini geliştirir (B. Schiermer, Görüşmeci; Rosa, 2019). Öte yandan, Rosa 
sosyal hızlanmanın getirdiği bir yabancılaşma türü daha olduğunu ekler; 
zamana ve mekâna da yabancılaşma (Rosa, 2022a, s. 89). Rosa ardından 
sosyal hızlanmanın getirdiği beş yabancılaşma biçimini aşağıdaki sıra-
lar ve açıklar (Rosa, 2022a, ss. 90-105): 

Mekâna yabancılaşma: Sosyal hızlanma yarattığı hareketlilikle fizik-
sel olarak mekândan kopuşu olanaklı kılarken, hem de fiziksel ve maddi 
çevremize olan yabancılaşmamıza neden olur. 

Şeylere yabancılaşma: Sosyal hızlanmayla birlikte benliğin parçası 
olan nesnelerden daha hızlı vazgeçer hale geldik. Yenilik yoluyla deneyi-
min kaybı ortaya çıkmaktadır. Bu yenilik yalnız donanımsal olarak değil, 
yazılımsal olarak da deneyimlenmektedir. Örneğin yalnızca cihazları 
değiştirmekle yetinmeyiz, ancak yeni işletim sistemleri, güncellemelerle 
birlikte eski yazılıma ait bilgilerimizi de yitiririz3.

Eylemlerimize yabancılaşma: Bir nostalji hissiyatı olarak evde his-
setme duygusu yabancılaşmanın karşıtı olarak görülebilir. Aşırı bilgi 
yüklenen bir dünyada edimlerimizde kesin odağımızı ve kararımızı ver-
mediğimizi söylemektedir. Özetle yaptığın şeyleri gerçekten istememe 
durumudur. Böylesi bir halde de yapmak istediklerimize ‘gerçekten’ 
zaman bulamama durumu ortaya çıkar.

toplumsal alandaki ‘dayanışma’ veya ‘değer bilme’ (özsaygı oluşturur). Ona 
göre, bu tanınma biçimlerinin eksikliği veya reddedilmesi, toplumsal patoloji-
lerin ve yabancılaşma deneyiminin temel nedenidir.
3   Örneğin 2025’in ikinci yarısında OpenAI’ın piyasaya sürdüğü ChatGPT’ni 
GPT5 modeli pek çok eski kullanıcının GPT4o modeliyle olan sohbetleri ve 
sohbet tarzlarında değişikliğe neden olmuştur ve kullanıcılar memnuni-
yetsizliklerini dile getirmiştir. Bunun üzerine OpenAI CEO’su Sam Altman 
GPT5’in bu anlamda bir başarısızlık olduğunu kabul etmiştir https://fortune.
com/2025/08/18/sam-altman-openai-chatgpt5-launch-data-centers-invest-
ments/  



203

Hakan Soner Şener

Zamana yabancılaşma: Saat zamanı nesnel olarak ölçülebilirken, dene-
yim zamanı ölçülemezdir çünkü oldukça öznel bir histir. Bellekle alakalı 
olan bu yabancılaşmada, eğlendiğimizi düşündüğümüz anlar kısa his-
settirirken, sıkıldığımızı düşündüğümüz anlar oldukça uzun hatırlanır. 
Geç modern zamanı deneyimlememiz kısa/kısa örüntüleriyle doludur. 
Zaman hem hızlı geçer hem de hafıza uzun olarak kodlanmaz.

Kendine ve ötekilere yabancılaşma: Kimsenin birbirine vakit ayıra-
mamasıyla birlikte, ötekiyle kurulan hakiki ilişkinin kaybı ortaya çıkar. 
Kendimizle ilgili tüm eylem ve deneyimler ötekiyle girdiğimiz ilişkide 
yatıyorsa, kendimize yabancılaşma da sürecin doğal bir parçasıdır. Rosa 
dünyaya yabancılaşma ve kendine yabancılaşmanın birbirinden farklı 
şeyler olmadığını söylemektedir.

Yabancılaşma, modern toplumun nesneleştirici ve araçsal yöneli-
minden kaynaklanır. Bireyler, dünyayı sadece kullanılabilir bir kaynak 
olarak görür ve kendi ihtiyaçlarını karşılamak için araçsallaştırır. Bu 
durum, dünyanın ve diğer insanların kendi içsel değerlerini yitirme-
sine ve bireylerle olan ilişkilerin yüzeysel ve geçici olmasına yol açar. 
Rosa, bu yabancılaşma biçimini “dünyaya karşı saldırganlık” olarak 
tanımlar. Bu saldırganlık, bireylerin hem kendi bedenlerine hem de dış 
dünyaya yönelik bir kontrol ve hakimiyet arayışı içinde olmalarına yol 
açar (Rosa, 2022b, ss. 16-17). Bu durum örneğin doğayı kontrol etmek 
yerine yok eden madencilik endüstrileri ve kirlilikle kendini gösterir. 
Bireysel düzeyde ise, kendi bedenlerini sürekli kan basıncı, adım sayısı 
gibi parametrelerle ölçüp optimize etme çabaları, tükenmişlik ve oto-ag-
resyon yoluyla bu saldırganlığın bir yansımasıdır denilebilir (Heinrich 
Böll Stiftung İstanbul Ofisi, 2024). 

Sosyal hızlanmanın temelindeki dinamik stabilizasyonun mantığı, 
bireyleri sürekli daha fazla ve daha hızlı yapmaya zorlar ve bu durum 
yabancılaşmaya yol açar. Rosa, bu durumu şöyle açıklamaktadır: 

“Modern toplumda yerimizde saymak için bile sürekli koşmak zorunda-
yız” (Rosa, 2022a, s. 33). Bu koşuşturma, bireylerin kendilerini sürekli bir 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

204

baskı altında hissetmelerine ve bu durum, onlarda yabancılaşma duygu-
sunu derinleştirir. Yani hızlanma, yabancılaşmayı doğuran bir faktördür. 
Bu durum, modern insanın dünyayla olan ilişkisinin özünü zedeleye-
rek, anlamlı bir hayat kurmasını engeller (Institut for Kultur og Læring, 
Aalborg Universitet, 2022).

Yabancılaşmanın bir diğer önemli nedeni, modern toplumun sürekli 
olarak rekabet ve performans odaklı olmasıdır. Rekabet, bireylerin bir-
birleriyle anlamlı ilişkiler kurmasını engeller ve onları sadece birer rakip 
olarak görmelerine neden olur (Rosa, 2017, s. 454). Sürekli olarak en 
iyiyi yapma ve daha fazlasını elde etme baskısı, bireylerin kendilerini 
sürekli bir eksiklik ve yetersizlik içinde hissetmelerine yol açar. Bu durum, 
bireylerin kendi özgün seslerini bulmasını ve kendilerini gerçekleştirme 
potansiyellerini tam olarak kullanmalarını engeller.

Bireyler, hayatın anlamını ve derinliğini deneyimlemek yerine, sürekli 
bir “yapma” ve “elde etme” baskısı altında kalırlar (ecapio, 2014; Institut 
for Kultur og Læring, Aalborg Universitet, 2022). Bu durum, öznel dene-
yimlerin zayıflamasına ve dünyanın anlamını yitirmesine neden olur. 
Modern insan, sürekli bir “daha fazlasını elde etme” arayışı içinde olur-
ken, aslında sahip olduğu şeylerle derin ve anlamlı bir ilişki kurma 
yeteneğini kaybeder. Yabancılaşma, yalnızca bireysel bir sorun olarak 
kalmaz, aynı zamanda sosyal ilişkileri de derinden etkiler. İnsanlar, birbir-
leriyle daha çok araçsal ilişkiler kurar ve birbirlerini birer kaynak olarak 
görmeye başlar (Rosa, 2022a, ss. 31-32). İlişkiler, derinlik ve anlam yerine, 
yüzeysellik ve çıkar odaklı bir hale gelir. Bu durum, toplumun sosyal 
dokusunu zayıflatarak, bireylerin kendilerini daha yalnız ve yalıtılmış 
hissetmelerine yol açar (Institut for Kultur og Læring, Aalborg Universitet, 
2022).

Rosa, yabancılaşmanın en belirgin sonuçlarından birinin tükenmişlik 
(burnout) olduğunu belirtir. Tükenmişlik, bireylerin kendilerini yorgun, 
boş ve hayattan kopmuş hissettikleri bir durumdur (Rosa, 2022a, s. 37). 
Bu, sadece bireysel bir sorun değil, aynı zamanda modern toplumun 



205

Hakan Soner Şener

kültürel bir krizi olarak da değerlendirilmelidir. Rosa’ya göre, tüken-
mişlik, insanların dünyayla olan canlı bağlarını kaybetmeleri anlamına 
gelir. Bu durum, bireylerin içsel enerjilerini tüketerek, hayata karşı ilgi-
lerini yitirmelerine neden olur (Institut for Kultur og Læring, Aalborg 
Universitet, 2022). Tükenmişlik, modern toplumun hız ve performans 
odaklı yapısının kaçınılmaz bir sonucudur. Öyleyse diyebiliriz ki, 
Rosa’nın “dünyaya karşı saldırganlık” olarak tanımladığı bu durum, en 
trajik sonucunu bireyin bu saldırganlığı kendi varoluşuna yöneltmesinde 
bulmaktadır. Modern özne, hız ve performansın dayattığı araçsal man-
tığı içselleştirerek yalnızca dünyayı değil, kendi bedenini ve zamanını 
da tüketilmesi gereken bir kaynağa dönüştürür. Bu açıdan tükenmişlik, 
sadece bir yorgunluk hali değil, aynı zamanda kendine yabancılaşmanın 
bedensel ve ruhsal bir teslimiyeti olarak okunabilir.

Rezonans: Yabancılaşmaya Bir Yanıt ve Alternatif Bir Yaşam Biçimi

Rosa, rezonansı yabancılaşmaya bir alternatif olarak sunar. Rezonans, 
dünyanın bize cevap verdiği, karşılıklı bir etkileşim ve dönüşüm içinde 
olduğumuz bir ilişki biçimidir. Bu ilişki, sadece bir nesneyi veya insanı 
kullanmakla sınırlı kalmaz, aynı zamanda onunla derinlemesine bir 
etkileşim ve dönüşüm sürecini içerir. Rosa, rezonansın, modern insanın 
kaybettiği anlam duygusunu yeniden kazanmasına yardımcı olabile-
ceğini ileri sürer. Rezonans deneyimleri, yabancılaşmanın üstesinden 
gelmek için bir yol sunabilir (B. Schiermer, Görüşmeci). Rezonans kav-
ramı, müzikal bir metaforla açıklanır. “Re-sonare” kelimesinden türetilen 
rezonans, birbirini karşılıklı olarak titreştiren ve yankılandıran ilişkileri 
ifade eder (Malmqvist vd., 2023, s. 179). Rezonans deneyimi, kontrollü 
ve kontrol edilemez olan arasındaki ince çizgide ortaya çıkar. Tamamen 
kontrol edilebilir bir dünya, rezonans için bir alan bırakmazken, tama-
men kontrol edilemez bir dünya da anlamlı bir ilişki kurmayı zorlaştırır. 
Modern toplumların dünyayı kontrol edilebilir kılma yönündeki ısrarlı 
arayışı, paradoksal bir şekilde, onunla kurulabilecek bir ilişki olan rezo-
nans deneyimini imkânsızlaştırır. Bu durum, bireylerde bir paradoks 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

206

yaratır: kontrol arayışı, aslında kontrol kaybına ve yabancılaşmaya yol 
açar. Bireylerin kendilerini kontrol edilemez olarak deneyimledikleri 
anlarda, rezonans deneyimi daha olası hale gelir. Ancak, modern top-
lumun kontrol ideolojisi, bu tür deneyimlerin ortaya çıkmasını engeller.

Rezonansın temel özellikleri ve farklı boyutları, modern toplumdaki 
bireylerin dünya ile kurduğu ilişkileri anlamak için kritik öneme sahip-
tir. Rezonans, etkilenme, kendini yetkin hissetme ve adaptif dönüşüm 
olmak üzere dört temel bileşenden oluşur. Rezonansın dört tanımlayıcı 
özelliği şöyledir (Rosa, 2022b, ss. 41-48): 

1-Etkilenme (Duygulanım/Being Affected): Rezonansın ilk aşaması, bire-
yin dış dünyadan bir “çağrı” veya “sesleniş” almasıdır. Bu, bir kişi, 
manzara, müzik, fikir veya herhangi bir şey olabilir. Birey, bu çağrıya 
içtenlikle yanıt verir ve o şeye karşı bir ilgi duyar. Bu aşamada, bireyin 

“duygusal olarak yakalanması”, “dokunulması” veya “harekete geçmesi” 
söz konusudur. Örneğin, gözleri yaşaran birinin, güzel bir film veya 
müzikten etkilenmesi gibi.

2-Kendini Yetkin Hissetme (Öz Yeterlilik/Self-Efficacy): Etkilenmenin ardın-
dan, bireyin bu çağrıya aktif bir şekilde yanıt vermesi gerekir. Bu, bireyin 
dış dünyaya uzanarak bir şeyler yapabilme ve dünyayı etkileyebilme his-
sini ifade eder. Bu aşamada, bireyin fiziksel tepkileri (örneğin, tüylerin 
diken diken olması) ölçülebilir ve bu tepkiler, rezonansın varlığını gös-
terir. Ayrıca, birey etkileşimde bulunduğu şeye karşı aktif bir rol alır. Bu, 
sadece dinlemek ya da izlemek yerine, etkileşimde bulunmak ve karşılık 
vermek anlamına gelir. Örneğin, göz göze gelme veya diyalog kurma bu 
duruma örnek verilebilir. Ancak bu durum yalnızca insanlarla kurduğu-
muz ilişkide değil, nesnelerle kurduğumuz ilişkilerde de olabilir, örneğin 
bir müzik aleti çaldığımızda.

3-Adaptif Dönüşüm (Dönüşüm/Adaptive Transformation): Rezonansın 
üçüncü bileşeni, bireyin bu deneyim sonucunda dönüşüme uğramasıdır. 
Birey, etkileşimde bulunduğu şey tarafından değişir, öğrenir ve gelişir. 



207

Hakan Soner Şener

Bu dönüşüm, küçük ve geçici olabileceği gibi, hayatı değiştiren derin 
bir etkiye de sahip olabilir. Adaptif dönüşüm, sadece bireyin kendisiyle 
sınırlı kalmaz; aynı zamanda etkileşimde bulunduğu nesne ya da kişiyi 
de değiştirir. Örneğin, okunan bir kitap ya da gidilen bir dağ, bu dene-
yimden sonra artık aynı değildir.

4- Üretilemezlik (Kontrol edilemezlik/Uncontrollability): Rezonansın bu 
durumları yalnızca isteyerek değiştirmesi, üretmesi mümkün değildir. 
Dördüncü basamağı rezonansın kontrol edilememesi yani üretileme-
yecek olmasında yatar. Bir şeyler veya bir insanla rezonansa girmeyi 
garanti edebilecek bir tarif yoktur. Bu da onu aslında kişisel gelişim ve 
meditasyondan ayıran yönüdür. Rezonansın gerçekleşip gerçekleşmeme 
ihtimali kestirilemez. Rezonans, doğası gereği tahakküm altına alınamaz. 
Nitekim, onu ele geçirmeye yönelik her araçsal hamle, dünyayla girilen 
bir mücadeleye dönüşerek tam da arzulanan o bağın kopmasına ve rezo-
nans imkânının zayıflamasına neden olur.

Rezonans deneyimleri, bireyleri dünyayla yeniden bağ kurmaya teşvik 
ederken, aynı zamanda onların kendilerini dönüştürmelerine de yardımcı 
olur (Institut for Kultur og Læring, Aalborg Universitet, 2022). Bu dönü-
şüm, sadece bireysel düzeyde kalmaz, aynı zamanda toplumsal düzeyde 
de gerçekleşir. Rezonans, modern insanın kaybettiği anlam duygusunu 
yeniden kazanmasına yardımcı olarak, daha sürdürülebilir ve anlamlı 
bir yaşamın kapılarını aralar (Malmqvist vd., 2023, s. 188).

Rezonansın Boyutları: İnsan, Doğa, Sanat ve Kendilik ile İlişkiler

Rosa, Resonance (2019) kitabının ikinci bölümünde rezonansı farklı 
boyutlarda ele alarak, bu kavramın hayatın farklı alanlarında nasıl dene-
yimlenebileceğini göstermektedir. Ona göre rezonansın bu boyutları, 
insanların dünyayla olan ilişkilerini daha derin ve anlamlı hale getirme 
potansiyeline sahiptir. Rosa rezonansın bu farklı boyutları şu şekilde 
sıralamaktadır (Rosa, 2019, ss. 324-479):



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

208

a- Yatay Eksende Rezonans: Bu eksen, başkalarıyla kurulan derin, 
anlamlı sosyal ilişkileri ifade eder. Bu ilişkilerde, insanlar aile fertleri, 
arkadaşlar veya hatta siyasi ilişkiler aracılığıyla birbirleriyle etkileşim 
kurar. İlişkideki bireyler birbirlerini dinler, anlar ve birbirlerinden etki-
lenirler; birbirlerini sadece birer araç veya kaynak olarak görmek yerine, 
deneyimlerine değer verir ve birbirlerinden ilham alırlar. İnsanlar arası 
rezonans, toplumun sosyal dokusunu güçlendirerek, daha anlamlı ve 
destekleyici ilişkilerin kurulmasına yardımcı olur.

b- Dikey Eksende Rezonans: Bu eksen, bireyin yaşamın, varoluşun 
veya evrenin bütünü gibi nihai bir gerçeklikle kurduğu dönüştürücü ve 
varoluşsal ilişkileri temsil eder. Bu ilişkilerde dünya bireye “konuşur” 
ve onu derinden etkileyerek dönüştürür. Dikey rezonansın temel alan-
ları şunlardır:

• Doğa ile İlişki: Doğayı sadece bir kaynak olarak görmeyip onunla 
derin bir bağ kurmak, doğanın bize “şarkı söylediği” veya “konuştuğu” 
hissini deneyimlemek. Bu ilişki, çevreye karşı duyarlılığı ve saygıyı artı-
rırken, bireylerin iç huzurlarını bulmalarına da olanak tanır.

• Sanat ile İlişki: Sanat eserleriyle kurulan, kişinin duygularını ve düşün-
celerini harekete geçiren, onu dönüştüren etkileşimdir. Sanatla rezonans, 
insanların kendi iç dünyalarına daha derinlemesine bir yolculuk yap-
malarına ve kendilerini ve dünyayı yeni bakış açılarıyla anlamalarına 
olanak tanır.

• Din/İnanç ile İlişki: Tanrı veya nihai gerçeklikle kurulan varoluşsal 
ve manevi bağlantılar.

• Tarih ile İlişki: Geçmişi sadece bir olgular bütünü olarak değil, 
konuşan, etkileyen ve bireyi dönüştüren yaşayan bir gerçeklik olarak 
deneyimlemek.



209

Hakan Soner Şener

• Kendilik ile İlişki: Bireyin kendi bedeni ve duygularıyla kurduğu 
derin bağ; içsel bir tanıma ve huzura ulaşma yolculuğu.

c- Diyagonal Eksende Rezonans: Bu eksen, genellikle maddi nesneler, 
eşyalar (artifact) ve pratikler yoluyla dünyayla kurulan ilişkileri ifade 
eder. Bu etkileşimlerde, nesneler veya pratikler bize “şarkı söyleyebilir” 
veya “konuşabilir”, yani pasif birer kaynak olmaktan öte, bizi etkileyen 
ve anlam katan birer varlık haline gelebilirler. Bu eksen, iş, eğitim, spor 
veya tüketim gibi pratik alanlardaki etkileşimleri kapsar. Örneğin, bir 
zanaatkârın yaptığı çanak çömlekler, bir müzisyenin çaldığı enstrüman, 
bir sporcunun antrenmanı veya bir kayakçının karla kurduğu etkileşim 
bu eksene dahildir. Bu eksen, yatay ve dikey eksenlerin işlevselliği için 
gerekli olan, dünyayla rezonans kurmanın bir boyutudur.

d- Kendimizle ve Tarihle Kurulan Rezonans: Rosa’nın çerçevesinde, 
kendilikle ve tarihle kurulan rezonans, ayrı bir eksen olarak değil, yuka-
rıda detaylandırıldığı gibi, dikey rezonans ekseninin önemli bileşenleridir. 
Bireyin kendi iç dünyasıyla (bedeni ve duyguları) ve geçmişle kurduğu 
dönüştürücü ilişkiler, “yaşamın, varoluşun veya evrenin bütünü” ile 
kurulan varoluşsal bağın parçaları olarak kabul edilir (2019, ss. 470-471).

Rosa’ya göre rezonansın bu farklı boyutları, modern insanın yabancı-
laşma sorununa karşı bütüncül bir çözüm sunar. Hatta tarihle kurulan 
ilişki gibi, farklı kültürlerden insanlarla bir arada lisansüstü çalışmalar 
yürütmenin de farklı ülke, kültür ve coğrafyalarda rezonansı dene-
yimlemenin farklılaştığını görebilmek için iyi bir avantaj olduğunu 
söylemektedir (Universität Erfurt, 2017). Dolayısıyla bu tartışmanın 
ardından, dünyayı anlamlı kılma adına rasyonalitenin bir çıktısı olan 
yabancılaşmaya yanıt olarak böylece Rezonans kavramını önerir.  Rosa’ya 
göre rezonans, sosyal hızlanmanın kaçınılmaz bir sonucu olan yabancı-
laşmaya karşı geliştirilebilecek bir yanıttır. Bu yanıt, dünyanın tahakküm 
altına alınmasıyla kaybedilen anlamlı bağları yeniden inşa etme ve 
böylece modern insanın yitirdiği anlam arayışına cevap vererek daha 
sürdürülebilir bir yaşamın imkânını yaratma potansiyeli taşır.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

210

Kontrol Toplumu ve Rezonans Çatışması

Modern toplumda, kontrol arayışı ve sosyal hızlanma, yabancılaşmayı 
derinleştirirken rezonans deneyimini zorlaştırır. Yabancılaşma, bire-
yin kendisini dünyadan, başkalarından ve hatta kendi duygularından 
kopmuş hissetmesine neden olur. Rezonans eksikliği, bireylerde varo-
luşsal bir boşluk ve anlamsızlık hissi yaratır (Rosa, 2019, s. 682).

Rezonans, kontrol edilemezlik ile yakından ilişkilidir. Tamamen kontrol 
edilebilir bir dünya, rezonans için bir alan bırakmazken, tamamen kontrol 
edilemez bir dünya da anlamlı bir ilişki kurmayı zorlaştırır. Rosa kontrol 
edilebilirliğin dört boyutundan bahsetmektedir: “Görünür hale getir-
mek, Erişilebilir kılmak, Hükmetmek, Kullanışlı kılmak” (Rosa, 2022b, 
ss. 23-25). Rosa dünyayı kontrol edilebilir kılmanın bu dört boyutunun 
modern toplumun kurumlarına derinlemesine sirayet ettiği görüşündedir. 
Sırasıyla, akıllı saatlerle birlikte bedensel verilerin kaydedilip izlenilebi-
lir kılınması; kişisel arşivlerin bulut (cloud) servislerinde depolanması; 
akıllı ev sistemleri; Gig ekonomisinin yaygınlaşması bu dört boyuta örnek 
verilebilir. Böyle bir zihniyet yapısı işe her şeyi hesaplanabilir, ölçülebi-
lir ve hesap verebilir kılmaya çalışır. Öte yandan böylesine bir çaba ters 
tepmekte ve dünya kendisini geri çekmekte, okunmaz ve sessiz hale 
getirmektedir (2022b, s. 27).  Ancak Rosa burada bir uyarıda bulunmak-
tadır. Şeyler kontrol edilebilirken, deneyimler kontrol edilemezdir. Yani 
paradoksal bir ilişki mevcuttur. Bir rezonansın deneyimlenebilmesi için 
kontrol hem gerekli hem de olanaksız olmalıdır. Rosa bunu beş tez öne 
sürerek açıklamaktadır. Ona göre (Rosa, 2022b, ss. 50-67);

Tez 1-Rezonansın doğasında var olan kontrol edilemezlik ve şeyle-
rin temel kontrol edilebilirliği tek başlarına bir çelişki oluşturmaz. Yani 
yukarıda sıralanan dört kontrol edilebilirlik boyutundan birinin mut-
laka olması gerekmektedir. Erişimin olması, dünyayı ele geçirebilmek 
için yeterli değildir. Öte yandan aynı ilişki kurucu bir kontrol edilemez-
liği de barındırmalıdır.



211

Hakan Soner Şener

Tez 2-Kontrolün dört boyutunda tamamen sahip olduğumuz şeyler 
rezonansın deneyimlenmesinde bir kalite düşüklüğüne sebep olur. Bu 
nedenle de rezonans yarı kontrol edilebilir bir şeydir. Bir şeyi tam olarak 
kavradığımızda onunla rezonans ilişkisine giremeyiz.

Tez 3-Bir olumsallıktan ötesi olarak rezonans, konuşan bir kontrol edi-
lemezliktir. Bu özellikle dilsel vurgularda kendini gösterir (bana hitap 
ediyor gibi). Bir nesnede hissettiğimiz ve bizde bir dönüşümü başlatan 
hislerin kendisidir bu. Kontrol edilemezdir çünkü bu gibi an ve hislerini 
kayıt altına almak, o hissi ele geçirmez (konseri kayda almak veya kar 
yağışının fotoğrafını çekmek gibi).

Tez 4-Dünyanın bir bölümünü ele geçirmek, sahiplenmeye ve kontrol 
etmeye çalışmak rezonans deneyimini felce uğratır. Bir sporda veya ens-
trüman çalışımızda akışta olduğumuzu hissettiğimiz ve tekrar kontrolü 
elimize almak istediğimizde aslen bu yetiyi kaybederiz. Nesneler kontrol 
edilemez olum dört boyuttan en azından birinde bize karşı koymalıdır. 

Tez 5-Rezonans olgusu, tümüyle insan kontrolü altında olan, sınır-
ları kesin çizgilerle belirlenmiş bir evren tasavvuru yerine, etkileşim ve 
karşılıklı anlamanın mümkün olduğu, erişilebilir bir evren anlayışını 
ön plana çıkarır. Modern dünyada, erişilebilirlik ve kontrol edilebilirlik 
arasındaki bu ayrımın yeterince anlaşılmaması, çevresel ve toplumsal 
sessizliğin derinleşmesine yol açmıştır. Bu da rezonansın teolojik kökenle-
rini olabileceğini işaret etmektedir. Örneğin Tanrının lütfu talep edilemez, 
zorlanamaz ancak beklenebilir ve açık olunabilir.

Buna göre, Rosa’nın sunduğu bu beş tez, rezonansın basit bir kontrol 
karşıtlığı olmadığını, aksine kontrol edilebilirlik ve edilemezlik arasında 
hassas bir denge gerektiren paradoksal bir ilişki biçimi olduğunu ortaya 
koymaktadır. Modern toplumun dünyayı topyekûn tahakküm altına 
alma eğilimi, tam da bu hassas dengeyi bozarak rezonans deneyimini sis-
tematik olarak felce uğratmaktadır. Ancak, Rosa’nın bu karmaşık ve son 
tezde işaret edildiği gibi neredeyse teolojik bir boyuta sahip olan rezonans 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

212

kavramsallaştırması, bazı önemli soruları da beraberinde getirmektedir. 
Rezonans, sosyolojik bir teori için yeterince somut ve işlevsel bir kavram 
mıdır, yoksa romantik bir ideal midir? Bu hassas denge, modern dünya-
nın yapısal koşulları altında gerçekten mümkün müdür? İşte bu noktada, 
Rosa’nın teorisine yöneltilen temel eleştirileri ve rezonans kavramının 
sınırlarını incelemek önem kazanmaktadır.

Rezonans ve Rosa’ya Eleştiriler

Rosa’nın teorisi, bazı eleştirilere ve tartışmalı noktalara da sahiptir. 
Bazı eleştirmenler, Rosa’nın rezonans kavramını fazla idealize ettiğini 
ve negatif deneyimleri yeterince dikkate almadığını ileri sürer. Ayrıca, 
Rosa’nın kapitalizmin rezonans üzerindeki olumsuz etkilerini yeterince 
vurgulamadığı da belirtilmektedir. (Malmqvist vd., 2023, ss. 179-180) 
Rosa’nın doğa ve çevre sorunlarına yaklaşımı da bazı eleştirilere neden 
olmuştur. Rosa, çevresel tahribatın temel nedeninin rezonans kaybı oldu-
ğunu belirtirken, bazı eleştirmenler, bu yaklaşımın çevresel sorunların 
maddi boyutunu göz ardı ettiğini savunmaktadır. Rosa, insanın doğayla 
olan rezonansını vurgularken, doğanın maddi olarak tahrip edilmesinin 
önemini de dikkate almak gerektiğini ifade eder (Malmqvist vd., 2023, ss. 
180-181). Öte yandan Rosa rezonans kavramına yöneltilen kişisel gelişim 
ve kapitalizmin ele geçirebileceği bir yeniden üretim biçim olma eleşti-
rilerini kabul etmemekte ve rezonansın toplumsal yanı olduğunu ve ele 
geçirilemeyeceğini yinelemektedir. 

“Hiç alâkası yok. Meditasyon, farkındalık ya da pozitif düşünce, 
sadece bireylerle ve öznelerle ilgilenir. Rezonans bana göre, siyasal 
kurumlara ya da ekonomik altyapılara kapılmış ilişkiler oldukları 
için hepsinin bireye bağımlı olduğu söylenemeyecek insanlar arası 
ilişkilere uygulanan sosyolojik bir kavramdır.” (akt. Bayrı, 2020)

Görüldüğü üzere, rezonans kavramına yöneltilen eleştiriler, temel 
olarak teorinin idealist bir boyuta sahip olduğu ve kapitalizm gibi 



213

Hakan Soner Şener

yapısal sorunlar ile çevresel yıkımın maddi boyutunu yeterince açıkla-
yamadığı iddialarında yoğunlaşmaktadır. Buna karşılık Rosa, alıntıda 
da görüldüğü gibi, rezonansı bireysel bir gelişim pratiği olarak gören bu 
yorumlara şiddetle karşı çıkarak kavramın, metalaştırılabilecek bir içsel 
durum değil, ekonomik ve siyasi altyapıya bağlı, temelde sosyolojik ve 
ilişkisel bir olgu olduğunu vurgulamaktadır. 

Sonuç: Modernitenin Krizine Umut Veren Bir Çözüm

Modernitenin yol açtığı başat krizlerden biri de hız sorunudur. 
Bauman’ın belirttiği gibi aslında geç modernitede hareket halinde olmak 
bir imtiyazdan ziyade zorunlu olma halidir. Dolayısıyla da hareketin 
talep ettiği hıza da ayak uydurmak oldukça yorgun düşüren bir hali 
ortaya çıkarmaktadır (Bauman, 2019, ss. 41-44). Hartmut Rosa’nın sosyal 
hızlanma, yabancılaşma ve rezonans kavramları, geç modern toplumun 
temel sorunlarını anlamak için değerli bir çerçeve sunmaktadır. Rosa, 
hızlanmanın sadece teknolojik bir süreç olmadığını, aynı zamanda kültü-
rel ve psikolojik boyutları olduğunu da bize hatırlatmaktadır. Hızlanma, 
modern toplumun itici gücü olurken, yabancılaşma bu sürecin kaçınılmaz 
bir sonucu olarak ortaya çıkar. Ancak, Rosa, bu karamsar tabloya karşı 
bir umut ışığı olarak rezonans kavramını bize tanıtmaktadır. Rosa’ya 
göre rezonans, dünyanın bizimle konuştuğu, karşılıklı bir etkileşim ve 
dönüşüm içinde olduğumuz bir ilişki biçimi olarak geç modern insanı 
yabancılaşmadan kurtaracak bir alternatif sunmaktadır. Bu anlamda rezo-
nans, sadece bir kaçışın değil, aynı zamanda dönüşümün ve anlamın 
da kaynağıdır. Aslında bu rezonansla ilgili temelde dünyayla kurduğu-
muz ilişkide bakış açımızı değiştirmek olduğu vurgusunu hatırlamamız 
gerektiğini göstermektedir (TEDx Talks, 2015). Rezonansın, bireylerin 
dünyayla daha anlamlı bir ilişki kurmalarına yardımcı olarak, hem birey-
sel hem de toplumsal düzeyde daha iyi bir yaşamın önünü açabileceğini 
hatırlatmaktadır.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

214

Sonuç olarak, Rosa’nın sosyal hızlanma, yabancılaşma ve rezonans 
kavramları, modern toplumun karmaşık dinamiklerini anlamak için 
önemli bir araç seti olarak karşımıza çıkmaktadır. Rosa açtığı kavramsal 
tartışmayla, geç modern toplumun hem yapısal hem de kültürel boyut-
larını ele almakta ve bu süreçlerin zorunlu olarak doğurduğu sorunları 
teşhis etmektedir. Rosa, belirli bir reçete sunmak yerine, teorisinin bir 
teşhis aracı olduğunu ve bu teşhisin, yabancılaşmanın aşılabileceğine 
dair bir imkânı barındırdığını belirtir. Bu bakımdan onun analizi, geç 
modern toplumun temel sorunlarını kavramak ve olası çözüm yollarını 
tahayyül etmek adına değerli bir başlangıç noktası sunmaktadır. Bu bağ-
lamda, rezonans kavramı, modern insanın yabancılaşma duygusunun 
üstesinden gelmesi ve daha anlamlı bir yaşam sürmesi için tartışmalı 
ancak verimli bir zemin oluşturmaktadır. 

Rosa’nın kavramlaştırmalarının sağladığı katkılar, bu genel çerçeve-
nin ötesinde daha somut alanlarda da belirginleşmektedir. Öncelikle 
Rosa, toplumsal analizin merkezine zaman ve hız olgularını yerleştirerek, 
modernliğin temel dinamiğini “sosyal hızlanma” olarak kavramsallaş-
tırır. Bu sayede, dinamik stabilizasyon gibi makro düzeydeki yapısal 
zorunluluklarla, tükenmişlik veya anlamsızlık hissi gibi mikro düzey-
deki bireysel deneyimler arasında güçlü bir köprü kurar. Ayrıca, Eleştirel 
Teori’nin klasik yabancılaşma kavramını günümüz koşullarına uyarla-
makla kalmaz, aynı zamanda “rezonans” kavramıyla ilişkiye sokarak 
pozitif bir karşı-ufuk sunmayı hedefler. Bu, teoriyi salt bir patoloji teşhi-
sinden çıkarıp, “iyi yaşam” arayışına yönelik yapıcı bir tartışma zeminine 
taşımaktadır. Bu çok katmanlı yaklaşımıyla Rosa’nın analizi, günümüz 
dünyasını anlamak ve dönüştürmek üzerine düşünenler için vazgeçil-
mez bir kaynak niteliği taşımaktadır.



215

Hakan Soner Şener

Kaynakça

Bauman, Z. (2019). Kimlik, Çev. M. Hazır, Heretik Yayınları, Ankara
Bayrı, H. (2020, August 31). Alman sosyolog ve filozof Hartmut 

Rosa: “Hız kesmek için ender görülen bir fırsatla karşı karşıyayız.” 
Medyascope. https://medyascope.tv/2020/08/30/alman-sosyolog-
ve-filozof-hartmut-rosa-hiz-kesmek-icin-ender-gorulen-bir-firsatla-
karsi-karsiyayiz/

ecapio. (2014, September 4). Harmut Rosa talks about his concept of 
“Resonance” - Degrowth Leipzig 2014 [Video]. YouTube. https://www.
youtube.com/watch?v=XCLPpU0hSUw

Heinrich Böll Stiftung İstanbul Ofisi. (2024, November 6). Konferans: 
Türkiye üzerine yeni bir tasavvurun yolları | I: Zor koşullarda geleceği 
inşa edebilmek  [Video]. YouTube.  https://www.youtube.com/
watch?v=D1WhqDOzVZ0

Institut for Kultur og Læring, Aalborg Universitet. (2022, December 
8). Hartmut Rosa: Social Acceleration, Parametric Optimization, and the 
Resonance Conception [Video]. YouTube. https://www.youtube.com/
watch?v=x-KN5jwUWqA

Malmqvist, K., Cassegård, C., & Ståhl, C. (2023). Toward a resonant 
society: An interview with Hartmut Rosa. Sociologisk Forskning, 60(2), 
177-195. https://doi.org/10.37062/sf.60.25492

Marx, K. (1959). Economic and philosophic manuscripts of 1844. Progress 
Publishers(Orijinal metin 1844)   https://www.marxistsorg/
archive/marx/works/download/pdf/Economic-Philosophic-
Manuscripts-1844.pdf

Rosa, H. (t.y.). Acceleration_and_Resonance.pdf (B. Schiermer) [Dijital]. 
E-Special: Four Generations of Critical Theory in Acta Sociologica. 
Geliş tarihi 25 Ocak 2025, gönderen https://journalssagepub.com/
pb-assets/cmscontent/ASJ/Acceleration_and_Resonance.pdf

Rosa, H. (2003). Social Acceleration: Ethical and Political Consequences 
of a Desynchronized High–Speed Society. Constellations, 10(1), 3-33. 
https://doi.org/10.1111/1467-8675.00309



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

216

Rosa, H. (2017). Dynamic Stabilization, the Triple A. Approach to the Good 
Life, and the Resonance Conception. Questions de Communication, 31, 
437-456. https://doi.org/10.4000/questionsdecommunication.11228

Rosa, H., & Scheuerman., W. E. (Ed.). (2003). High-speed Society: Social 
Acceleration, Power, and Modernity. The Pennsylvania State University 
Press

Rosa, H. (2019). Resonance: A Sociology of Our Relationship to the World. 
John Wiley & Sons

Rosa, H. (2022a). Yabancılaşma ve Hızlanma: Geç Modern Zamansallığına Dair 
Bir Eleştirel Teori’ye Doğru (B. Konuk, Çev.; 1. ed.). AlBaraka Yayınları.

Rosa, H. (2022b). Dünyanın Kontrol Edilemezliği (M. Kaya, Çev.; 1. ed.). 
AlBaraka Yayınları.

TEDx Talks (2015, March 11). Why are we stuck behind the social acceleration? 
| Hartmut Rosa | TEDxFSUJena [Video]. YouTube. https://www.
youtube.com/watch?v=7uG9OFGId3A

Universität Erfurt. (2017). Research Portrait Hartmut Rosa (University 
of Erfurt) [Video recording]. https://www.youtube.com/
watch?v=C1mwQTiuQqM



217

Jonathan Crary’de Değişen Görme ve Zaman

Aybüke Doğan

Yaşadığımız toplum, her yeni gün teknik alanlardaki gelişmelerle anıl-
makta; bu değişimler çoğunlukla, insanlığın teknolojik yetkinliğinin 
artışı, bilişsel kapasitesinin yükselmesiyle ilişkilendirilerek sosyal iler-
leme göstergesi olarak sunulmaktadır. İletişim teknolojilerinin ilerleme 
olarak sunulan gelişimi, bu teknolojilerin gayri maddi doğasını ve top-
lumsal etkilerini görünmez kılmaktadır. Jonathan Crary, çalışmalarında 
iletişim teknolojilerinin maddi yönünü ısrarla vurgulayarak, toplumla-
rın içinde bulunduğu eşitsiz üretim ve tüketim ilişkilerini, sosyal adalet 
problemlerini, çevre sorunlarının ulaştığı boyutları incelemektedir. Onun 
düşüncelerini incelemeyi değerli kılan; iletişim teknolojilerinin toplumsal 
pratiklerle girdiği karşılıklı etkileşimi değişen görme ve bakış rejimleri 
üzerinden tanımlamasıdır. 

Araştırmacının en özgün yönü sadece toplumsal sorunları tespit 
eden, betimleyici çalışmalar yürütmek yerine mevcut ekonomik, kül-
türel, sosyal yapıları değiştirebilmek adına yapılması gerekenleri net 
biçimde ifade edip, çözüm önerileri sunmasıdır. Crary’nin özellikle son 
iki çalışması, mevcut ekonomik ve toplumsal sistemlerin değişimi adına 
yazılan bir manifesto niteliği taşımaktadır. Bu doğrultuda, çalışmada 
Crary’nin teknik aygıtları ele alış biçimi bütüncül biçimde incelendik-
ten sonra, onun yeni medya teknolojilerinin giderek yıkıcı hale gelen 
kullanım biçimlerinden farklı olarak aradığı çıkış yolu ele alınacaktır. 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

218

Çalışma kapsamında, bilinçli biçimde, 7/24 Kapitalizm ve Uykuların Sonu 
(2013) ve Yeryüzü Yakılıp Yıkılırken (2022) başlıklı kitaplara daha yoğun 
odaklanılmıştır. Bu tercih, Crary’nin Gözlemcinin Teknikleri (1990) isimli 
kitabından itibaren teknoloji ve göz arasındaki ilişkiye duyduğu istikrar-
dan kaynaklanmaktadır. İletişim teknolojilerinin görme edimi üzerindeki 
etkilerine dair düşünsel sadakat, Crary’nin çalışmalarının merkezi öğesi-
dir. Crary’ye göre geç kapitalizmde görme edimi giderek yapaylaşmakta, 
dikkat disipline edilmekte, uyku gibi ‘verimsiz’ zaman dilimleri sistemin 
işleyişine aykırı bir tehdit olarak görülmektedir. 

Görmenin Sınırlarında Dolaşan Kuramcı: Jonathan Crary 1

Jonathan Crary, görsel kültür, dikkat rejimleri ve geç kapitalizmin 
duyusal deneyim üzerindeki etkileri üzerine yürüttüğü eleştirel çalışma-
larıyla tanınan Amerikalı sanat tarihçisidir. Görme biçimlerinin tarihsel 
olarak üretildiğine dair radikal analizleriyle, sanat tarihi ve eleştirel 
kuram arasında güçlü bir düşünsel köprü kurmuştur. Crary, lisans eği-
timini Columbia College’da sanat tarihi üzerine tamamlamış, ardından 
San Francisco Art Institute’te sinema ve fotoğraf eğitimi alarak bu alan-
lardaki üretimini BFA derecesiyle sürdürmüştür. 1968 kuşağının siyasal 
atmosferinde yetişmiş bir öğrenci olarak, eğitim hayatı boyunca Marcuse, 
Fanon, Baran ve Sweezy gibi düşünürlerin metinlerini yalnızca okuyarak 
değil, politik pratik içinde deneyimleyerek içselleştirmiştir.

1980’lerin ortasında Columbia Üniversitesi’ne geri dönerek doktora-
sını burada tamamlayan Crary’nin entelektüel oluşumu, Edward Said ve 
Sylvère Lotringer gibi figürlerle temasının etkisiyle disiplinlerarası yön 
kazanmıştır. Said’in “Güncel Eleştirel Kuram Meseleleri” derslerinde tar-
tışılan Gramsci, Benjamin, Williams, Hoggart, Foucault ve Derrida gibi 

1   Bu biyografi, Jonathan Crary hakkında bilgi sunan Columbia Üniversitesi 
Sanat Tarihi Bölümü’nün resmi web sitesindeki metin ile November Magazine’de 
yayımlanan söyleşiden yararlanılarak derlenmiştir (Columbia University, n.d.; 
Crary, 2024).



219

Aybüke Doğan

düşünürler, Crary’nin ilerleyen çalışmalarında özellikle bilgi, iktidar ve 
temsil ekseninde kuramsal derinlik oluşturmuştur. Bu dönemde sadece 
sanat tarihiyle değil, iletişim, kültürel çalışmalar ve felsefeyle etkileşim 
hâlinde çalışan Crary, görsel deneyimi bir temsil meselesi olmaktan çıka-
rarak, toplumsal düzenleme stratejileriyle iç içe geçmiş bir alan olarak 
değerlendirmiştir.

Crary’nin en bilinen çalışması, 1990 yılında yayımlanan Techniques of 
the Observer: On Vision and Modernity in the Nineteenth Century adlı kita-
bıdır. Bu eser, modern görme rejimlerinin nasıl üretildiğine dair klasik 
sanat tarihi anlatılarına yönelik köklü bir eleştiri sunar. Ardından gelen 
Suspensions of Perception: Attention, Spectacle and Modern Culture (2000) adlı 
kitabı, dikkat kavramı üzerinden modern öznenin nasıl disipline edildi-
ğini inceler. 24/7: Late Capitalism and the Ends of Sleep (2013) ise kapitalizmin 
yalnızca üretim süreçlerine değil, zaman algısına ve hatta uykunun kendi-
sine nasıl müdahale ettiğini analiz eder. Crary’nin son dönem çalışmaları 
arasında yer alan Scorched Earth (2022), teknolojik altyapıların geleceği 
üzerine eleştiriler sunarak, alternatif çözüm önerileri geliştirir. Crary’nin 
görsel kültürü iktidar ilişkileri, dikkat ekonomisi, teknolojik altyapılar 
ve zaman rejimleriyle birlikte düşünmesi, onu eleştirel kuram alanındaki 
en etkili ve özgün figürlerden biri haline getirmektedir.

Teknik Olmadan Önce Toplumsal Olan Makine:2 Camera Obscura  

Crary, Gözlemcinin Teknikleri çalışmasında bugün kavradığımız biçi-
miyle iletişim teknolojilerini (VR, AR, Yapay Zeka, İnsansı Robot vd.) 
ele almıyor olsa da on yedinci ve on sekizinci yüzyıl için ‘yeni’ olan 
teknolojilerin özne ile kurduğu ilişkiyi derinlemesine irdelemektedir. 
Crary, bu çalışmasında, camera obscura ve stereoskop ekseninde göz-
lemcinin ve insan öznesinin değişimini, teknolojinin dönüştürdüğü 

2   Bu başlık Deleuze’nin “Makineler teknik olmadan önce sosyaldir.” 
argümanına referansla oluşturulmuştur. Bknz: Deleuze, G. (2013). Foucault. B. 
Yalım ve E. Koyuncu (Çev.). İstanbul: Norgunk Yayıncılık.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

220

ekonomik, toplumsal ve kültürel pratikleri tartışmaya açmaktadır. Bu 
tartışmayı yürütürken ısrarla üzerinde durduğu nokta on yedinci ve 
on dokuzuncu yüzyıllar arasındaki aygıtların basitçe bilimsel gözlem 
tekniklerinin ilerlemesine katkı sağlamadığı veya ressamların daha iyi 
resim yapmasına olanak tanımadığıdır. Ona göre (2022), teknolojiyi ve 
bilimi, basitçe sanatsal üretimi, insan hayatını renklendiren, kolaylaştı-
ran teknik aletlerin toplamı olarak tanımlamak teknolojinin toplumla 
kurduğu sıkı bağları tespit etmeyi zorlaştıracaktır. Bu tür bir yaklaşım, 
özellikle teknolojinin bugün beraberinde getirdiği iklim tahribatından 
eşitsiz toplumsal ilişkilere uzanan, birbiri ile iç içe geçmiş sorunları görün-
mez kılacaktır. Crary için, yeni teknolojilere karşı geliştirilen bu tutum 
ve yaklaşımların hiçbiri keyfi değildir (2022, 2023). Teknolojik aletlerin 
değişimini zararsız ilerlemeler, insan yaratıcılığının yeni tezahürleri 
biçiminde düşünmek, kapitalizmin on dokuzuncu yüzyıldan bugüne 
devam eden içsel çelişkilerini, emek ve doğa tahribatını, yerel, küresel 
adaletsizlikleri gizlemenin kasıtlı, en bilindik yöntemidir. Öyle ki Crary 
(2023), iletişim teknolojilerini tanımlama yöntemlerinin dilin içine yerle-
şerek söylemsel düzeyde giderek güçlendiğini belirtir. İlerleyen kısımda 
detaylarıyla ele alınacak olan Yeryüzü Yakılıp Yıkılırken çalışmasında tek-
nolojileri adlandırma biçimlerinin kapitalizmin yarattığı mevcut yıkımları 
nasıl gizlediğini aşağıdaki gibi vurgulayacaktır:

Çok kişinin dikkat çektiği üzere, “dijital çağın” tahrifatı insanların 
kafasına o kadar başarılı aşılanmış ki, aksi yönde doğrudan kanıtlar 
olmasına rağmen, dijital teknolojinin maddilikten arınmış olduğu imajı 
çok yaygın. Minyatürleştirme, wireless bağlantının görünüşte fiziksel 
bir mevcudiyetinin olmayışı, verilerin yerle kayıtlı olmaması ve “sanal” 
veya “bulut” gibi terimler, isimler maddi ve çevresel gerçekliğimizin 
üzerini pek güzel örtüyor (Crary, 2023, s. 41).

Crary, tam da teknik aygıtların toplumsal pratikleri nasıl değiştirdiğini 
açığa çıkarmak amacıyla kaleme aldığı Gözlemcinin Teknikleri çalışmasında 
bireyin hem dönüştüren hem de dönüşen bir özne olarak aygıtlarla 
girdiği karşılıklı ilişkiyi kavramaya camera obscura ile başlamaktadır. 



221

Aybüke Doğan

Crary için (2022), camera obscura salt bir yardım aleti, fotoğraf maki-
nasının ve kamera teknolojilerinin tarihsel öncülü değildir. Obscura’nın 
özneyi nasıl kurduğu, toplumu yapılandırışı Deleuze’nin makineler 
teknik olmadan önce sosyaldir argümanına referans vererek açıklanmak-
tadır. Crary’e göre (2022), camera obscura iki yüzyıl boyunca sürecek 
bir özne inşa etmiştir. Bir odanın içerisine açılan iğne deliği yardımıyla 
dışarıdaki nesnelerin, odanın içine yansıtılması camera obscuranın temel 
tekniğidir. Aygıtın bu optik özelliği kadar önemli olan onun taşınmaz 
ya da kolay taşınamaz olmasıdır. Obscuranın bu özelliği hem Crary’nin 
düşünsel yaklaşımını hem de öznenin iletişim teknolojileri ile kurduğu 
ilişkiyi berraklaştırması adına kıymetlidir. Özne bu aygıtla kurduğu 
ilişkide gözlemlediği dünyadan bağımsız, içe dönüktür. Crary (2022), 
öznenin kapatılmış, karanlık bir odada yalnız olduğunu ve dışarıdan 
gözlemledikleri üzerine düşündüğünü belirtir.

Gözlemcinin geçirdiği evreler titizlikle ele alınmadığında camera 
obscuranın dışarıdaki dünyayı bir ekrana taşıyan mobese kameraların-
dan yahut dünyanın farklı mekanlarına parçalı görsel gezintiler yapma 
olanağı tanıyan turistik mobeselerden ayrıldığı nüanslar seçilememek-
tedir. İki görme biçiminde de dışarıdakilerin devinimini gözlerimizin 
önüne,  mekâna taşıyan bir teknoloji mevcuttur. Crary’nin çizdiği çer-
çeve içinde ikisini birbirinden hemen ayırabileceğimiz belirgin nitelikler 
vardır: mobese kamerasında teknik bir aracı bulunmakta, dışarıdaki 
dünya doğrudan kendi gözlerimiz yerine ekranlar üzerinden deneyim-
lenmektedir. Bunun bir sonucu ve en az bunun kadar önemli olan diğer 
fark, on yedinci ve on sekizinci yüzyılda öznenin, gözlerini dışarıya göz-
lemlemek ve gördüklerini düşünmek için çevirmesidir. Bugün dışarıdaki 
dünyayı eş zamanlı yansıtan teknolojilerde görme, görüntüler üzerine 
düşünmek amacıyla deneyimlenmemektedir. Mobese ekranlarının karşı-
sında çoğunlukla herhangi bir gözlemci dahi bulunmamakta, görüntüler 
ihtiyaç duyulduğu zaman saklandığı veri depolarından çekip çıkarıl-
maktadır. İki aygıtta da zamanın geçtiğini, dışarıdakinin devamlılığını, 
değişimini görmek mümkün olsa da obscuranın asıl özelliklerinden biri 
herhangi bir arşivleme, kayıtlama işlemine olanak tanımamasıdır. Yazarın 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

222

kuramsal çerçevesi tam da bu noktadan temellenir. Camera obscura ve 
mobeselerin ortaya çıktığı tarihsel bağlam birbiriyle örtüşmemekte-
dir. 7/24: Geç Kapitalizm ve Uykuların Sonu’nda değinileceği üzere (2023), 
görme deneyimi günümüzde ekonomik büyümenin durmaksızın devam 
etmesi adına yapılandırılır. Gözün takip ettiği, takılı kaldığı, es geçtiği 
noktalar tespit edilerek, birey fiziksel veya dijital medya ortamları fark 
etmeksizin sermaye sahiplerinin istediği biçimde yönlendirilir. Mobese 
ekranları, kapitalist pratikler içinde, sermayenin büyümesi adına var 
olduğundan birey de, toplum da ekranlara bu amaçlar bakmaktadır. 

Crary’nin bakışıyla, obscuranın diğer önemli özelliği, görme duyu-
sunun güvenilmezliğinden bireyi kurtarıp, dünyayı akıl yoluyla 
kavrama imkânı sunmasıdır. Bu yönüyle camera obscura, Aydınlanma 
Düşüncesi’nin aklı önceleyen felsefesinin güçlü bir metaforudur. 
Obscura’nın yaygın kullanıldığı Batı’da, birey görünenin içinde ve ona 
dâhil olmadığından dışarıyı uzaktan, taşınmaz odanın içinden bakmakta, 
gördükleri üzerine çıkarımlarda bulunarak var olanı dışsallaştırmakta, 
böylelikle kendi bakışını aşkınlaştırmaktadır. Karanlık odanın içine düşen 
görünümleri, dışarıda kalanı, mantık ve akıl yoluyla ölçüp, biçmekte ve 
parçalara ayırmaktadır. Bakılan bakıldığını bilmemekte, bakana baka-
mamaktadır. Yapılan gözlem öznenin dışarıdaki/içerideki, ben/öteki, 
gözlemlenen/gözlemci dualitesine sahiptir. Crary (2022) için söz konusu 
bakış optik bir form olmanın ötesinde bir düşünce sistemini temsil etti-
ğinden Batı’nın her şeyi kendi üzerinden yorumlayan eşitsiz bakışı bütün 
toplumsal ilişkilere sirayet etmektedir. 

Gözlemcinin Yitimi: Göz Takibi Endüstrisi 

Camera obscura’nın ortaya çıkardığı bakış rejiminin günümüzde tama-
men sona erdiğini ileri sürmek indirgemeci bir yaklaşımdır. Crary (2023), 
teknolojik değişimleri kaçınılmaz ve doğal bir süreç olarak görmekten 
kaçınılması gerektiğini vurgular; çünkü bu tür tarihsel kopuş anlatıları, 
alternatif toplumsal yaşam biçimlerini düşünmeyi engeller. Yeryüzü 



223

Aybüke Doğan

Yakılıp Yıkılırken adlı son çalışmasında da belirttiği üzere, çağdaş teknolo-
jinin çoğu devrimsel nitelikte değildir; yenilik olarak varsayılan zamanın 
ve deneyimin giderek daha kapsamlı biçimde denetlenmesidir. Bu bağ-
lamda, camera obscura ile güncel iletişim teknolojilerini aynı düzleme 
yerleştirmek ne kadar sorunluysa, onları birbirinden tamamen kopar-
mak da benzer şekilde yanıltıcıdır. Teknolojiyi “radikal biçimde değişmiş” 
olarak sunmak, denetim mantığının sürekliliğini görünmez kılmakta; bu 
da toplumsal dönüşüm olanaklarını bastıran bir ideolojik çerçeve oluş-
turmaktadır. Camera obscura’nın kurduğu “ben ve öteki” ayrımı, bugün 

“ben ve benim gördüklerim” biçiminde yeniden kurulmakta; böylece 
bakış daha bireyselleşmiş görünse de, arka plandaki denetim yapısı tüm 
canlılığıyla varlığını sürdürmektedir. Belirtilmesi gereken kritik nokta 

“ben ve benim gördüklerimin” öznel bir görme olmadığı, sermayenin, 
iktidarın belirlediği sınırlar içerisinde görmenin tamamlanmasıdır. Hatta 
bakışın kendisi piyasa çıkarları doğrultusunda incelediğinden “ben ve 
gördüklerim” ifadesi de yetersiz kalmakta, yaşamları boyunca bütün 
yapıp ettikleri ve dahası -gözün nasıl gördüğüne yönelik bilimsel çalış-
malar- özneyi ve onun gördüklerini geçersiz kılmaktadır. Crary, Yeryüzü 
Yakılıp Yıkılırken çalışmasında bu durumu gözlemenin kendisi gözlem-
lenme nesnelerine dönüştüğünden (veri biriktirme için göz hareketlerinin, 
retinanın takibi) artık gözlemciden bahsetmenin zor olmasıyla, gözlem-
cinin kaybolmasıyla açıklamaktadır. Aygül vd. (2009) tarafından ifade 
edildiği gibi on yedinci ve on sekizinci yüzyılın düşünsel yapısı “Cogito 
ergo sum!” (Düşünüyorum öyleyse varım!), yerini “Görülüyorum o halde 
varım” düşüncesine bırakmıştır. Belirtildiği üzere, bu durumun nedeni 
gözlemin doğrudan ekonomik değere dönüşmesidir: Bireylerin platform-
lardaki görsel etkileşimleri -neye ne kadar baktıkları, nerede durdukları 
ya da neyi es geçtikleri- sürekli takip edilmekte, bu veriler analiz edile-
rek reklamcılık, içerik tasarımı gibi alanlarda kâr elde etmek amacıyla 
kullanılmaktadır. Böylece görme kayda alınarak ekonomik sistemin par-
çası hâline getirilmektedir. Crary (2023), 7/24: Geç Kapitalizm ve Uykuların 
Sonu’nda göz hareketlerinin, gözlemlenen bir nesneye dönüşmesini ‘göz 
takip endüstrisi’ olarak kavramsallaştırır.  Ona göre göz takip endüstrisi 
aşağıda sıralananları gerçekleştirmek için vardır:



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

224

Göz takibi bireyler ve kişisel teamülleri hakkında casusluk yapmak 
amacı taşımamaktadır. 

Hedef alınan bireylerin/toplulukların büyük ölçekli düzenliliklerini 
keşfetmeyi amaçlamaktadır. 

Toplanan bilgiler finansallaştırılmaktadır. 

Gözün verileri, insan görüşü ile ikamet ettiğimiz dijital/görsel ortamı 
birbirine uyumlu kılmayı amaçlamaktadır. 

Tasarımcılar gözden toplanan verilerle müşterilerin/dijital ortamdaki 
bireylerin dikkat davranışlarını belirlemektedir. 

Crary, Yeryüzü Yakılıp Yıkılırken ve 7/24: Geç Kapitalizm ve Uykuların 
Sonu adlı çalışmalarında, göz takibi endüstrisi bağlamında özellikle 
UX/UI tasarımlarına odaklanır; bu tasarımların, internetin dar dikkat 
modeline ve çevrimiçi dünyaya uyum sağlamak üzere kurgulandığını 
vurgular. Ona göre, internette ve platformlarda kullanılan bütün tasarım-
lar deneyimi iyileştirmeyi değil, dikkat edilmesi istenilen şeylere gözü 
sürüklemeyi amaçlar. Bu nedenle gözün üzerinde hala çalışılmakta, göz, 
gözlemlenmektedir.

Crary (2022), gözün bir gözlem nesnesi olarak konumlandırılmasının 
ilk kez kapitalizmle birlikte, on dokuzuncu yüzyıldan itibaren bireylerin 
klasik bakıştan koptuğunu belirtmektedir. On dokuzuncu yüzyıl moder-
nitesi klasik görme modellerinden kopuşun asıl nedenidir (Crary, 2022). 
Crary için (2023), modernleşme ve modernite kapitalizmin yerleşik olanı 
söküp attığı, serbest dolaşım engelini ortadan kaldırdığı, biricik olanın 
değiş – tokuş edildiği bir sürece denk düşmektedir3. Bu dönemde birey, 

3   Crary’e göre (2022), kapitalist ekonomiye geçişle birlikte görme biçimlerinin 
dönüşmesinin nedenlerinden biri, feodal dönemde değiş-tokuş edilebilecek 
imgelerin son derece sınırlı olmasıdır. Feodal sistemde yalnızca belirli 
imgeler derebeyleri gibi ayrıcalıklı sınıflara aitken, geniş halk kesimleri bu 



225

Aybüke Doğan

hem modernizmin ürünü hem de onu oluşturan özne olarak kabul edil-
mektedir. Gözlemci de bu doğrultuda değişim göstermektedir. Crary 
(2022), on dokuzuncu yüzyılda gözlemcide ve toplumda yaşanan dönü-
şümü Goethe’nin renkler kuramına referans vererek açıklar. Bireylerin 
renkleri algılayış biçimlerinde farklılıklar bulunduğunu ileri sürmesi 
nedeniyle bu kuramın özellikle üzerinde durur.  Crary (2022)’ye göre, 
Goethe’nin renklerin öznel olarak değiştiği düşüncesi on dokuzuncu 
yüzyılda görme ve algı arasındaki yeni ilişkiye kapı aralamaktadır. Bu 
yüzyılda, görünenlerin her özne tarafından farklı algılandığı üzerine 
düşünceler ve bilimsel çalışmalar geliştirilmeye başlanmıştır. On yedinci 
ve on sekizinci yüzyılda görünenin tek ve geçerli imgeyi yansıtması fik-
rinden giderek uzaklaşılması sonucu ‘öznel görme’nin ortaya çıktığı 
vurgulanmaktadır. 

Gözlemcinin Teknikleri’nde yer alan öznel görme tartışmaları, kalan iki 
çalışmanın iletişim teknolojilerine yaklaşımını anlaşılır kılması yönüyle 
önemlidir. İletişim teknolojileri ile ilgili giderek karamsar bir düşünce 
yapısına sahip olmasında on dokuzuncu yüzyılın görme biçimleri anahtar 
rol oynar. Ona göre,  öznenin gördüklerinin nesnel gerçekler olmadı-
ğını doğrulamak ve yanlışlamak adına yapılan bütün bilimsel çalışmalar 
gözün giderek kontrol altına alınmasını sağlar. Algının bireyden, bireye 
değiştiği ve öznel görmenin gerçekliğini ispatlamak için yürütülen bilim-
sel çalışmalar gözü, gözlem nesnesine dönüştüren asıl etkendir. Gözün, 
mercek altına alınması yönüyle on dokuzuncu yüzyıl göz takibi endüst-
rilerinin çıkış noktası sayılmaktadır: 

On dokuzuncu yüzyılda ortaya çıkan fizyolojik psikolojinin önemli 
bir bölümünü, gözün dikkat, tepki verme süresi, stimülasyon eşikleri ve 
yorgunluk bakımından niceliksel incelenmesi oluşturdu. Bu tür inceleme-
lerin, insan emeğinin rasyonelleştirilmesi ve verimli kılınması amacıyla, 
insan öznesinin üretim sırasında dikkatin vazgeçilmez olduğu görevlere 

görsel temsillere erişim sağlayamaz. Oysa kapitalizmle birlikte imgeler hem 
çeşitlenmiş hem de daha geniş bir dolaşıma girmiştir.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

226

adapte edilmesi yönündeki bilgi talepleriyle ilgili olduğu çok aşikârdır 
(Crary, 2022, s. 100). 

Nasıl ki geleneksel sınai kapitalizminin standartlaştırılmış üretim 
biçimleri içinde görme öznel bir nitelik kazanarak farkları deşifre edilip, 
ekonominin gerekliliklerine uyumlu hale getiriliyorsa, bugün de internet 
dolaşımları esnasında gözün hareketlerini kayıt altına alan “göz takibi 
endüstrisi” bulunmaktadır. Bu takip ise, birey ve toplum yararı yerine 
sermaye adına işe koyulmaktadır. 

Gözden Kaybolan Zaman

Crary’nin 7/24 Kapitalizm ve Yeryüzü Yakılıp Yıkılırken adlı çalışmala-
rındaki en çarpıcı tespitlerinden biri de iletişim teknolojilerinin bireyin 
varoluşsal unsuru olan zamanı geri döndürülemez biçimde dönüştürmeye 
başlamasıdır. Ona göre, on dokuzuncu ve yirminci yüzyılı günümüzden 
ayıran en temel farklardan biri zamandır: bugün zaman, bizzat uyumayı 
hedef alacak şekilde ele geçirilmiştir. Medyanın, zamanı sermaye lehine 
yapılandırdığı fikri uzun bir tarihsel arka plana sahiptir. Medya araç-
larının zaman rejiminin başat düzenleyicileri olduğu, Frankfurt Okulu 
düşünürlerinin çalışmalarıyla kuramsal derinlik kazanmıştır. Frankfurt 
Okulu düşünürlerine göre, emekçi sınıfların işten arta kalan zamanlarda 
gerçekleştirdikleri boş zaman etkinlikleri -televizyon izlemek, sinemaya 
gitmek, süreli yayınları takip etmek- kapitalist sistemin sürekliliğine katkı 
sağlayan yeni bir tüketim alanına dönüşmüştür. Bu etkinlikler ekono-
mik döngüye katkı sunmakla kalmayıp, bireylerin içinde bulundukları 
eşitsiz güç ilişkilerine yönelik eleştiri geliştirmelerini engellemektedir. 
Gün boyu fiziksel emek harcayan işçinin, eve döndüğünde toplumsal 
dönüşüm üzerine derinlemesine düşünmesi gerçekçi değildir. Bu nedenle 
kültür endüstrisi, hafif, tüketimi kolay, standartlaştırılmış kültür ürünleri 
ile emekçinin dikkatini dağıtarak, onu ertesi günkü üretim için yeni-
den yapılandırır. Crary Yeryüzü Yakılıp Yıkılırken (2023) adlı çalışmasında, 
kültür endüstrisi kuramına benzer biçimde sosyal medya platformlarının 



227

Aybüke Doğan

kişiselleştirilmiş algoritmalar aracılığıyla toplumsal direniş imkânlarını 
körelttiğini savunur. Medya sahiplik ilişkileri doğrultusunda yapılandırı-
lan bu dijital ortamlar, bireyleri yalnızlaştırır. Kullanıcılar hem tüketiciye 
hem de veri üreticisine dönüşürken, sistemin dışında bir özne olarak 
konumlanmaları imkânsızlaşır. 

Crary, zaman rejimini eleştirirken Frankfurt Okulu’nun kültür endüst-
risi çözümlemeleriyle ortak bir zemin paylaşsa da, boş zamanın işlevine 
ilişkin olarak onlardan daha radikal bir kopuş önerir. Ona göre boş 
zaman ve çalışma zamanı arasındaki ayrım tamamen ortadan kalk-
mıştır. 20. yüzyılda boş zaman üretim sürecinden göreli özerk biçimde 
var olabilirken, günümüzde uyku dahil tüm zamanlar sermaye ilişkile-
rine entegre edilmiştir. 7/24 Kapitalizm ve Uykuların Sonu çalışmasında 
kapitalizmin karlılık döngüsünü sağlamak için boş zaman pratiklerini 
metalaştırmanın günümüzde yeterli olmadığını belirtir. Bugün, bireylerin 
gündelik hayatı, biyolojik zamanı, doğanın, mevsimlerin zamanı, bütün 
zamanlar parasallaşmaktadır. Crary’nin zamanın parasallaşması yönün-
deki en önemli tespitlerinden biri bireyin iki yüzyıldır gelişen piyasaların 
işleyişiyle zamansal açıdan aynı hizaya getirilme çabasıdır: medya tek-
nolojilerinin tanıdığı erişim imkânı insan hayatını giderek tıpkı hiç 
kapanmayan ve durmaksızın işleyen piyasalara benzeştirmektedir. 
Crary’nin yeni medya teknolojilerinin zamanı nasıl inşa ettiğine verdiği 
kritik örneklerden biri televizyon ve internet arasında kurulmaktadır: on 
dokuzuncu yüzyılda fabrikaların hiç kapanmadan yanan ışıkları gece 
karanlığına çalışma zamanını nasıl taşıdıysa, televizyon da insanları bir 
yere sabitlemiş, birbirinden ayırmış, siyasal etkinlikten uzak evlere yer-
leştirmiştir. Ona göre, işin devam etmesini sağlayan gaz lambaları ve 
televizyon ışığı toplumsal zamanı inşa eder. 

Crary’nin ışık üzerine geliştirdiği düşünceler, Akira Kurosawa’nın 
Dreams filminde görsel bir karşılık bulur. Doğal ışığa bir övgü nite-
liği taşıyan bu filmde, yemyeşil doğanın ve nehirlerin iç içe geçtiği bir 
köyde yaşayan yaşlı adama, neden köylerinde elektrik olmadığı soru-
lur. Yaşlı adam, ideal bir gecenin nasıl olması gerektiğini tarif ettikten 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

228

sonra ziyaretçiye şu soruyu yöneltir: “Gece neden gündüz kadar parlak 
olsun ki?” Crary’nin bu soruya vereceği yanıt, ışığın ve uykusuzlu-
ğun kapitalist ekonomiyle nasıl iç içe geçtiğini gösterecektir: gece, artık 
finansallaştırılmış; gündüzün üretkenliği, kesintisiz bir biçimde geceye 
de taşınmıştır. Bugün interneti ve iletişim teknolojilerini diğerlerinden 
ayıran en büyük fark ışıkların hiç sönmemesidir. İnşa ettiği toplumsal 
zaman herhangi bir rutine sahip değildir. 7/24 zaman, internet ağlarının 
zamanı ile yakın ilişki içindedir. İnsanın ve doğanın zamanından ayrış-
maktadır. Ağlar üzerinde her an ulaşabildiğimiz tüm bilgiler Crary’e göre 
gerçek yaşam alanının zamanından taban tabana zıttır. İnsanın biyolojik 
bir ritme ve zamana sahip olması iletişim teknolojilerinin olanak tanıdığı 
7/24 kapitalizmin zamanlarında kasıtlı biçimde es geçilmektedir. Bu es 
geçme kapitalist ekonominin temeli olduğundan durmaksızın bütün 
zamanlar ele geçirilir. 

Crary için, uykuda geçirilen zamanın gasp edilmesi bu durumun 
ulaşabileceği boyutları göstermektedir. Tıpkı internet gibi uykusuzluk 
üzerine yürütülen çalışmalarında askeri araştırma dairelerinden çıktığı 
görülmektedir. Crary, tarihte görüldü üzere savaşla ilintili yeniliklerin 
kaçınılmaz biçimde daha geniş bir toplumsal çevreye asimile edildiğini 
uykusuz askerin, uykusuz işçinin, tüketicinin öncüsü olduğunu vurgu-
lamaktadır. Bu yönüyle uyku, sermayenin aleyhine işleyecek biçimde 
tüketim süreçlerinden azadedir. Uykunun bu denli sömürülmeye çalı-
şılmasının temel nedeni de budur. Crary’nin Suspensions of Perception 
(1999) çalışması, 7/24: Geç Kapitalizm ve Uykuların Sonu çalışmasıyla yakın-
dan ilişkilidir. Bu çalışma, uykusuzluktan söz etmese de, dikkat, algı ve 
görsel deneyim üzerine kurduğu kuramsal zemin sayesinde Crary’nin 
daha sonra uykunun nasıl sistematik biçimde bastırıldığına, verimsizlik 
olarak kodlandığına dair yaptığı analizlerin düşünsel arka planını oluş-
turur: (1999, ss. 77- 83): 

Ekranlar bireyleri sabitleyen yapılardır. Crary’ye göre televizyon 
ve kişisel bilgisayar gibi aygıtlar, bireyleri yalnızca fiziksel değil, aynı 
zamanda zihinsel olarak da belirli bir konuma sabitler. Bu araçlar, bireye 



229

Aybüke Doğan

seçim ve etkileşim olanakları sunuyor gibi görünse de dikkati yönlendiren, 
bireyin bedenini yerelleştiren sistemlerdir. Bu nedenle, çeşitliliği ve 
hareketliliği değil; tek yönlü odaklanmayı, durağanlığı teşvik ederler.

İnsan-makine ilişkisi karşılıklı etkileşime dayalı hale gelmiştir. Crary, 
Deleuze ve Guattari’ye atıfla, endüstri çağında insan-makine ilişkilerinin 
daha çok araçsal, yani makineye dışsal bir kullanım ilişkisi üzerinden 
kurulduğunu belirtir. Ancak günümüzde bilişim teknolojilerinin geli-
şimiyle birlikte, bu ilişki daha içsel, çift yönlü hale gelmiştir. Kullanıcı, 
makine tarafından izlenebilen, veri üretimi sağlayan, bu veriler doğrul-
tusunda yönlendirilebilen bir ara yüzdür. 

Disiplin toplumundan kontrol toplumuna geçiş yaşanmıştır. 
Crary, Foucault’nun “disiplin toplumu” kavramı üzerinden Deleuze’ün 
geliştirdiği “kontrol toplumu” çerçevesini benimseyerek, günümüzde 
denetimin artık fiziksel mekânlara değil; sürekli bağlantı, iletişim ve görü-
nürlüğe dayandığını ifade eder. Bu bağlamda iletişim, özgürlüğün değil; 
süreklilik taşıyan bir denetimin, performans ölçümünün, veri üretimi-
nin aracıdır.

Dikkat, geç kapitalist sistemin merkezinde konumlanmıştır. Crary’ye 
göre dikkat, yalnızca bireysel algı ya da bilişsel kapasiteyle ilgili değildir. 
Aynı zamanda, gözetim, üretkenlik ve yönlendirme stratejilerinin kilit bir 
bileşenidir. Özellikle ekran teknolojileri, hem dikkatin nesnesi hem de 
bireyin dikkat örüntülerini kayıt altına alıp analiz edebilen araç olarak 
işlev görür.

Her dikkat rejimi, kendisine karşıt bir dikkatsizlik biçimini üretir. Crary, 
dikkat sistemlerinin giderek daha yapısal ve bütüncül hale gelmesinin, 
gündüz düşü, zihinsel dağılma, trans hâli gibi dikkat dışı deneyimlerin 
alanını da dönüştürdüğünü savunur. Bu tür deneyimler, sistemle tam 
olarak uyumlu olmayan alternatif zaman ve bilinç hâllerine işaret eder. 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

230

Yeni teknolojiler, sürekli ama düşük yoğunluklu bir dikkat hâli yaratır. 
Dikkat, artık yalnızca yoğunlaşmış odaklanma anlamına gelmemektedir. 
Bunun yerine, süreklilik arz eden, düşük yoğunluklu ama sürekli uyarıl-
mış bir zihinsel norm haline gelmiştir. Bu dikkat biçimi, gündüz düşüne, 
boşluk anlarına ya da uykuya geçişe izin vermeyen bir bilinç hâli yaratır.

Boş zaman, üretkenliğin yeni alanı haline gelmiştir. 19. yüzyılda baş-
layan boş zamanın metalaştırılması süreci, günümüzde çalışma ve boş 
zaman arasındaki ayrımı ortadan kaldırmıştır. Sürekli erişilebilirlik ve 
ekranlar aracılığıyla sürdürülen üretim-tüketim pratikleri, boş zamanı 
sistemin dışındaki bir alan olmaktan çıkararak, kapitalist üretim döngü-
sünün bir parçasına dönüştürmüştür.

Yukarıda sıralanan tespitler içinde özellikle “boş zaman” vurgusu, 
doğrudan Crary’nin 7/24 Geç Kapitalizm ve Uykuların Sonu çalışmasında 
açımladığı eleştirel çerçeveye bağlanır. Belirtildiği üzere Crary (2023)’e 
göre uyku, dikkat rejimlerinin dışında kalan, verimsizliği nedeniyle ölçü-
lemeyen ve denetlenemeyen bir alan olarak geç kapitalizmin tahammül 
edemediği zaman dilimidir. Ancak kapitalizm, uykuya doğrudan savaş 
açmak yerine, bireyi sürekli ama düşük yoğunluklu bir dikkat hâlinde 
tutarak, uykusuzluğu kalıcılaştıran bir zaman rejimi inşa eder. Kapitalist 
üretim ilişkilerinin nüfuz edemediği bu alanın kriminalleştirilmesi, bas-
tırılması ve teknik müdahalelerle aşılabilir kılınma çabası giderek daha 
görünür hâle gelir. 

7/24 Geç Kapitalizm ve Uykuların Sonu’nda yazarın gözlemci ve gözlem-
lenenden daha çok uykuyu merkeze alarak zamana yer vermesi, içinde 
yaşadığımız toplumlarda artık gözlem zamanına dahi yer kalmamasından 
kaynaklanır. Gözden, gözlemden bahsetmek söz konusu değildir çünkü 
göz artık sermayenin bir parçası halini almıştır. Gözün, endüstriyel bir 
üretim parça olmasının yanı sıra iletişim teknolojileri de gözleme olanak 
tanımamaktadır. 7/24 Kapitalizmin zamanı o kadar hızlıdır ki teknolojik 
aygıtlarda bu doğrultuda hızla değişmektedir. Crary, önceki teknolojilerin 
yarı kalıcı olduğunu fakat günümüzde değiştirme süresinin hızlandığını 



231

Aybüke Doğan

ve yenilik üretiminin ivme kazandığını belirtmektedir. 1980’li yıllardan 
bugüne teknolojik aygıtların ve ekonominin yenilik üretiminde kazandığı 
ivme durağan ve yavaş değişeni değersiz kılmaktadır. Crary’nin bakı-
şıyla göz mevcutta medya endüstrisine dâhil edildiğinden veya gözlem 
yapabileceği aygıt sıkça değiştiğinden gözlemcinin gözleyecek zamanı 
ve aracı elinden alınmıştır. 

Crary, görmenin giderek imkânsızlaştığını ve rutinleştiğini Yeryüzü 
Yakılıp Yıkılırken kitabında ‘başıboş göz’ kavramı ile açıklar. Uzun dikkat, 
uzun zaman gerektirdiğinden gözler başıboş bırakılmamaktadır gözlem-
cinin kaybolması veya mecburi görevlerden kaytarması önlenmektedir. 
Amaçsız göz hareketinin yeniden yönlendirilmesi gereken bir davra-
nış olduğu belirtilmektedir. Gerçekten de 7/24 süreğenliğin görmeyle 
olan ilişkisine sosyal medya hikâyeleri iyi bir örnektir. Tüketim alışkan-
lıklarımızı ve hayatımızda yaptığımız bütün tercihleri kaydettiğimiz 
Instagram hikayeleri, yirmi dört saat boyunca başkaları tarafından izle-
nebilmekte, hatta hikayeyi paylaşanlar yirmi dört saatten erken bir sürede 
paylaşımlarını geri çekebilmektedir. Bir hikaye üzerine yirmi dört saat 
düşünmenin olanaksızlığından daha da ilginç olan paylaşılan her ne 
olursa olsun deneyim değerinin “yirmi dört saatlik” olmasıdır. WhatsApp, 
Instagram, Twitter fark etmeksizin paylaşımların tamamı deneyimleri 
sadece bir günlüğüne görünür kılmaktadır. Yirmi dört saatliğine gözler 
önünde olanla kurduğumuz ilişki ise Crary’e göre gözlemlemeye hizmet 
etmemektedir. Daha önce belirtildiği üzere ona göre tasarımcılar internet 
evrenini belirli bir görsele sabitlemeyi hedefler. Ancak bunun yanı sıra 
tüm tasarımların görsel irtibatımızın hızla değişmesine öncelik tanıdığı, 
bakma noktasını kısa süre yakalayarak daha sonra başka bir görsele 
yönlendiren cazip görsellerden oluştuğu belirtilmektedir.  Gözlemcinin 
ortadan kaybolmasının yanı sıra hızla değişen iletişim teknolojileri ve 
yenilik üretiminin giderek ivme kazanması Crary’e göre (2023), kolektif 
belleği etkisiz kılmaktadır. Artık tarihsel bilgilerin yukarıdaki, merkezi 
hükümet politikaları tarafından, aşağıdaki, yurttaşlar için geçersiz 
kılınmasının gerekli olmadığı belirtilmektedir. Durmaksızın devam eden 
yenilikler geçmişi ve yavaş olanı geçersiz kılmaktadır. Crary “7/24’te”, 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

232

çevrimiçi ve hızlı olmayan her şeyin derin bir itibar kaybı yaşadığını belir-
tir. İnternetin oluşturduğu ağ toplumuna katılmayan yerel ve geleneksel 
otoriteler, kültürler saygınlığını giderek kaybetmektedir (Castells, 2010). 

İletişim teknolojileri kapitalist üretim ilişkileri içine gömülü 
olduğundan toplumun bazı kesimleri durağan ve yavaş kalırken, bazıları 
hızlanabilmekte böylelikle bireylerin farklı zamanlarda yaşadığı bir 
toplum ortaya çıkmaktadır (Crary, 2023). Bu zamansal farklılıkların 
nedeni küresel ve yerel düzeyde eşitsiz ekonomik büyümelerden kay-
naklanmakta, iletişim teknolojilerinin hammaddeleri küresel güneyden 
temin ediliyorken, bilgi akışının ve internet ağlarının gerekli olduğu 
AR-GE çalışmaları kalkınma sürecini tamamlamış ülkelerde gerçekleş-
mektedir. Dolayısıyla gelişmiş ülkeler çevrimiçi zamanın içindeyken, 
gelişmemiş ülkeler bu zamanın dışında tutulmaktadır. Crary, zamansal 
uyumsuzlukların en çarpıcı örneğini ölüm üzerinden açıklar. Yeryüzü 
Yakılıp Yıkılırken’de Google’ın insan ömrünü finansal bir malzemeye 
çevirerek yaşlanmayı durdurma çabasını neoliberalizmin önemli bile-
şenlerinden biri görmektedir. Burada dikkat çekici olan küresel güneyde 
yaşama ömrünün kuzeye kıyasla oldukça kısa olmasıdır. Yaşlanmanın bir 
yaşam tarzı sorunu olarak görülmesi, Küresel Güney yaşlanamıyorken, 
kalkınmış ülkelerin ölümsüzlüğü aramasıdır. Yeryüzü Yakılıp Yıkılırken 
çalışmasında çok sık başvurduğu sinema filmleri üzerinden olguları 
tanımlama yöntemini ödünç almak gerekirse, tıpkı yukarıda bahsi geçen 
Dreams filminde olduğu gibi iletişim teknolojilerinin içinde kalan ve dışa-
rıda olan birbirilerinin anlayamamakta, yolları kesişmemektedir. 

Karşılaşmalar 

Nasıl ki Crary, iletişim teknolojilerinin toplumla kurduğu ilişkiyi 
betimlerken öncelikle onları kabul edilen kavrayış biçimlerinden kur-
tarmayı deniyorsa, toplumsal sorunların çözümleri üzerine düşünürken 
de aynı yöntemi tercih etmektedir. Crary’nin, çözüm arayışının zirveye 
ulaştığı 7/24 Kapitalizm ve Yeryüzü Yakılıp Yıkılırken çalışmalarında iletişim 



233

Aybüke Doğan

teknolojilerinin yarattığı çevresel ve sosyal yıkımın aynı ilişkiler içeri-
sinde, mevcut kapitalist üretim süreçlerinde yer alarak giderilemeyeceği 
vurgulanır. Yeryüzü Yakılıp Yıkılırken kitabında, ısrarla üzerinde dur-
duğu, bireye ve topluma internetin ve platformların hâkimiyeti dışında 
başka bir yaşam alanı kurulamayacağının, toplumun ulaştığı noktadan 
kaçış olmayacağının kanıtlanmaya çalışılmasıdır. Öncelikle bu söyle-
min gerçek olmadığının kabul edilmesi gerektiğini belirtir. Daha sonra 
çevresel yıkımların önüne geçmek için oluşturulan Yeşil Mutabakat ve 
türevlerinin yalnızca rekabet ve artan eşitsizlik örüntülerini sürdürdü-
ğünü açıklar. Bu tür politikaların, Hartmut Rosa’nın (2010) Yabancılaşma 
ve Hızlanma çalışmasında, belirttiği üzere “işlevsel yavaşlama” olduğu-
nun altını çizer. İşlevsel yavaşlama, mevcut ekonomik büyümenin aşırı 
hızlanma nedeniyle sekteye uğradığı zamanlarda, kapitalizmin devam 
edebilmesi adına ekonomik yapıların kendini soğutma biçimi olarak 
tanımlanabilir. Rosa gibi, Crary’de iklim tahribatını engellemeye çalı-
şan protokollerin, eşitsizlikleri gidermeye çalışan iyimser sözleşmelerin, 
gerçekte 7/24 kapitalizmin körüklediği manasız ekonomik faaliyetle-
rin genişlemesiyle, gereksiz elektrik enerjisi kullanımlarına veya küresel 
kaynak çıkarma (madencilik vs.) sanayilerine son vermek için şalter indir-
mek gibi bir dertleri olmadığının altını çizer (2023, s. 12). 

Crary’nin toplumsal sorunlara getirdiği çözüm önerisi gündelik haya-
tın yeniden kazanılması ve fiziksel mekânlara sahip çıkılmasıdır. Görme 
deneyimine ve zamana bağlı hayatımız geri dönülemez biçimde diji-
tal ağların protokollerine dâhil edilmekte, ağların dışında kalan insan 
yaşamı hızla değersizleştirilmekte, hatta yok edilmektedir. Yeryüzü Yakılıp 
Yıkılırken çalışmasında, yapay zekâ ve robotik kodlamaların gelişmesi-
nin tam da bu nedenden kaynaklandığı belirtilir: insan ve insan yaşamı 
artık finansal süreçlere, küresel kapitalizme uyum gösteremediğinden 
her durumu parasallaştırılabilecek makinelere ihtiyaç vardır. Bu tür top-
lumsal yapılar içinde yüz yüze karşılaşmalar çevrimiçi haberleşmenin 
hızı ve finansal etkinliği ile bağdaşmayacak vakit israfını beraberinde 
getirmektedir. Ayrıca bu birlikteliklerden sermaye kesimleri için işleye-
bilecekleri herhangi bir veri çıkarılmamaktadır. İletişim teknolojilerinin 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

234

tehdit ettiği en büyük alanlardan biri gündelik hayattır. Gündelik hayatta 
doğal zamana bağlı tekrar eden günün evreleri vardır. İnsan ve gündelik 
hayat bu nedenle ayrışamaz durumdadır. Gündelik hayat, iş, uyumluluk 
ve tüketim etrafında düzenlenen ve kurumsallaştırılan şeylerin dışın-
daki uzamların ve zamanların belli belirsiz kümesidir (Crary, 2023, s. 75). 
Ancak şirketlerin burnunu sokmadığı gündelik bir yaşam artık yoktur 
(Crary, 2023, s. 79). Birey nerede, ne yapıyor olursa olsun çoklu işlemleri 
ya da eğlenceleri takip etmekte, teknolojiler rutinlere doğrudan uyumlan-
maktadır. Tam da bu nedenle, iletişim teknolojileri bireyin, bütün topluluk 
bilincini, ötekiyi görmesini zorlaştırarak mevcut ekonomik düzen içinde 
kalmasına neden olur. Bakış, göz karşılaştıklarımızda değil, ekranlardadır.

Yeryüzü Yakılıp Yıkılırken çalışmasında, iletişim teknolojilerinin oluş-
turduğu mekânların karşılaşmaları olanaksız hale getirdiği belirtilir. 
Algoritmaların bireylerin tercihlerine göre yapılandırıldığı, gayri maddi 
bir ayrı durma mimarisi içinde oturduğumuz vurgulanır. Bu mekânda, 
yüz, ses ve duygu tanımak için ortaya envai çeşit aygıt çıkarken, insan 
tanıma kapasitesi giderek azalır. Ona göre, kapitalizmin hala ayakta kal-
masının temel nedeni de başka benliklerden azade, yalnız öznelliklerle 
yaşamaktır ve yeni medya teknolojileri bu koşulları giderek perçinle-
mektedir (Crary 2023, ss. 146-147).  

Daha önce de belirtildiği üzere, Crary bu çıkışı ancak yeniden toplum 
ve topluluk olma yönünde aramaktadır. Farklı olanla karşılaşma alan-
larını genişletmek sorunları bertaraf etmenin başlangıç noktasıdır. Geç 
Kapitalizm ve Uykuların Sonu ile Yeryüzü Yakılıp Yıkılırken çalışmalarında 
bu yönelimi sıkça Guy Debord’un gösteri toplumu kuramına dayandırır. 
Özellikle Gösteri Toplumun’da Guy Debord’un sıklıkla göz ardı edilen 
topluluk (community) ve iletişim (communication) kavramları arasında 
kurduğu ilişkiye dikkat çeker. Crary’e göre iletişim, mesaj iletimi değil, 
paylaşım ethosudur (2023, s. 117); bu nedenle gündelik hayatta bir araya 
gelmek, karşılaşmak, ötekiyle hareket etmek, bu paylaşımın temelini 
oluşturur:



235

Aybüke Doğan

Tersyüz edilmiş hakikatten maddi temellerinden kurtulmak; işte 
çağımızın kurtuluşunu oluşturan şey budur. “Dünyaya hakikati yerleş-
tirmeye dair bu tarihsel misyon”u ne tecrit edilmiş tek başına birey ne 
de manipülasyonlara boyun eğmiş darmadağınık kalabalık yerine geti-
rebilir; bu misyonu ancak bugün ve daima, gerçekleşmiş demokrasinin 
yabancılaştırmayan biçimine, yani pratik teorinin kendi kendini denet-
lediği ve kendi eylemini görebildiği Konsey’e bütün iktidarı devretmek 
suretiyle bütün sınıfların çözülmesini gerçekleştirmeye muktedir sınıf 
yerine getirebilir. Bu kurtuluş, bireylerin “doğrudan doğruya evrensel 
tarihe bağlı oldukları” ve diyaloğun, kendi koşullarının zaferini sağla-
mak için silahlandığı yerden başka yerde mümkün değildir. (Debord, 
2012, s. 159)  

Crary’e göre topluluklar, karşılaşmalar yüz yüze iletişimi temel alıp, 
yeni dayanışma alanlarını oluşturarak, kendi zamanlarını yapılandıracak, 
böylelikle zamanın parasallaştırılmasına karşı koyacaktır.

Sonuç

Crary’nin çalışmaları adım adım izlendiğinde, camera obscura’nın görme 
tekniği değil, bireyi ve toplumu dönüştüren bir bakış rejimi kurduğu 
söylenebilir. Bu rejimde gözlemci, kapalı bir odada kendi zihnine dönerek 
dış dünyayı anlamaya çalışır. Gözlemlediği nesneye doğrudan, aracısız 
bir biçimde bakmakta ve görme deneyimini zaman baskısı olmaksızın 
sürdürebilmektedir. Her ne kadar camera obscura eşitsiz toplumsal 
ilişkilerin görsel bir yansımasını üretse de, Crary’ye göre günümüzde 
iletişim teknolojilerinin ortaya çıkardığı sorunlar farklı ve daha derin 
boyutlar taşımaktadır. Crary açısından asıl kırılma, 19. yüzyılda gözün 
artık bir gözlem aracından ziyade bir gözlem nesnesine dönüşmesiyle 
başlar. Bu dönüşüm, sanayileşmenin ivme kazandığı bir dönemde kapi-
talist üretim ilişkileriyle yakından bağlantılıdır. Artık görme, ekonomik 
çıkarlar doğrultusunda yönlendirilmekte; bu yönlendirme iletişim 



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

236

teknolojileri ve onların kullanıcıyı denetime uyumlu hale getiren tasa-
rım ilkeleriyle zirveye ulaşmaktadır. 

Ancak on dokuzuncu yüzyıl ile yirmi birinci yüzyıl arasındaki en belir-
gin fark, zamanın geçirdiği dönüşümdür. Medyanın boş zamanı sermaye 
lehine dönüştürmesi yeni bir olgu olmasa da, Crary’ye göre günümüzde 
boş zamanın kendisi ortadan kalkmıştır. Zamanın tüm kesitlerinin 
parasallaştırıldığı bu çağda, uykunun sermaye üretmeyen bir faaliyet 
olması nedeniyle dışlandığı belirtilmektedir. İletişim teknolojileriyle 
birlikte zaman yalnızca hız kazanmakla kalmamış; gündelik hayatı, 
gözlem pratiğini, gözlemciyi ve bireyin kendiyle baş başa kaldığı 
dijital mimarilerin dışındaki alanları da sistematik biçimde dışlamıştır. 
Crary’nin eleştirisi, teknolojinin kendisinden ziyade, bu teknolojiler aracı-
lığıyla zamanın ve bireyin sermaye çıkarları doğrultusunda sürekli olarak 
denetlenmesinedir. Bu bağlamda Crary, yüz yüze iletişimin, ötekiyi fark 
etmenin, ortak yaşam alanları kurmanın, derinleşen ekonomik eşitsiz-
liklerle başa çıkmak için hâlâ mümkün ve gerekli olduğunu savunur. 
Kapitalizmin gelişimini hızlandıran iletişim teknolojileri evreninden 
sıyrılmak, zamanın tahakkümünden kurtulmak için çok az vaktimiz 
kaldığını hatırlatır. Ona göre bu çıkış topluluk olma fikrinin yeniden 
inşasıyla mümkündür. Bu nedenle onun çalışmaları, siyasa yapımından 
çok radikal bir dönüşüme çağırır: nothing’s cooler than sleep, sunrise, and 
midday talks.



237

Aybüke Doğan

Kaynakça

Adorno, T. W. (2020). Kültür endüstrisi: Kültür yönetimi (N. Ülner, M. Tüzel 
& E. Gen, Çev.). İletişim Yayınları. (Orijinal çalışma yayımlanma yılı: 
1963)

Aygül, E., Binark, M., Börekçi, S., Çomu, T., Toprak, A., & Yıldırım, A. 
(2009). Toplumsal paylaşım ağı Facebook: Görülüyorum öyleyse varım! 
Kalkedon. 

Castells, M. (2005). Enformasyon çağı: Ekonomi, toplum ve kültür, ağ 
toplumunun yükselişi (Cilt 1, E. Kılıç, Çev.). İstanbul Bilgi Üniversitesi 
Yayınları. (Orijinal çalışma yayımlanma yılı: 1996)

Columbia University. (n.d.). Jonathan Crary. Department of Art 
History & Archaeology. https://arthistory.columbia.edu/content/
jonathan-crary

Crary, J. (1999). Suspensions of perception: Attention, spectacle, and modern 
culture. MIT Press.

Crary, J. (2022). Gözlemcinin teknikleri: On dokuzuncu yüzyılda görme 
ve modernite üzerine (E. Daldeniz, Çev.). Metis. (Orijinal çalışma 
yayımlanma yılı: 1990)

Crary, J. (2023). 7/24: Geç kapitalizm ve uykuların sonu (N. Çatlı, Çev.). Metis. 
(Orijinal çalışma yayımlanma yılı: 2013)

Crary, J. (2023). Yeryüzü yakılıp yıkılırken (T. Birkan, Çev.). Metis. (Orijinal 
çalışma yayımlanma yılı: 2022)

Crary, J. (2024, Haziran). Jonathan Crary in conversation with Keegan 
Brady. November Magazine. https://www.novembermag.com/
content/jonathan-crary/

Debord, G. (2012). Gösteri toplumu (A. Ekmekçi & O. Taşkent, Çev.). 
Ayrıntı. (Orijinal çalışma yayımlanma aralığı: 1977–1990)

Rosa, H. (2022). Yabancılaşma ve hızlanma: Geç modern zamansallığına dair 
bir eleştirel teoriye doğru (B. Konuk, Çev.). Albaraka Yayınları. (Orijinal 
çalışma yayımlanma yılı: 2010)



238

Yazarlar Hakkında

Aybüke Doğan

2017 yılında Ankara Üniversitesi İletişim Fakültesi Radyo, Televizyon 
ve Sinema Bölümünden mezun oldu. 2023 yılında Hacettepe Üniversitesi 
İletişim Fakültesi’nde Yaratıcı Müzik Kenti Kırşehir ve Sürdürülebilir Kültür 
başlıklı yüksek lisans tezini tamamladı. Doktora eğitimine Ankara 
Üniversitesi İletişim Fakültesi Radyo, Televizyon ve Sinema Anabilim 
Dalı’nda devam etmektedir. Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi İletişim 
Fakültesi’nde araştırma görevlisi olarak çalışmaktadır.

B. Umur Yıldırım

Ankara Üniversitesi İletişim Fakültesi Gazetecilik Bölümünden 2018 
yılında mezun oldu. 2022 yılında “Çağdaş Kapitalizmde Eğlencenin 
Profesyonelleşmesi: Türkiye’de Elektronik Spor Oyunculuğu” başlıklı 
tezi ile Hacettepe Üniversitesi İletişim Bilimleri yüksek lisans progra-
mını tamamladı. Eylül 2023’ten bu yana Hacettepe Üniversitesi İletişim 
Bilimleri doktora programında öğrenimine devam etmektedir. Dijital 
kültür, teknoloji-toplum ilişkisi, algoritmalar ve yapay zekâ gibi alanlar 
üzerine çalışmaktadır. 



239

Yazarlar Hakkında

Esra Özgür

2016 yılında Bilkent Üniversitesi İletişim ve Tasarım Bölümü’nden 
mezun oldu. Yüksek lisans eğitimini Kadir Has Üniversitesi Yeni Medya 
programında “WhatsApp Groups Experiences of Older Adults” baş-
lıklı teziyle tamamladı. 2020 yılı itibarıyla Ankara Üniversitesi İletişim 
Fakültesi Radyo Televizyon Ana Bilim Dalı’nda araştırma görevlisi olarak 
çalışmaktadır. Aynı zamanda Radyo, Televizyon ve Sinema Anabilim 
Dalı’nda doktora eğitimini sürdürmektedir. Başlıca ilgi alanları dijital 
kültürler, iletişim teknolojileri ve toplumsal etkileridir.

Hakan Erdal

Lisans eğitimini Anadolu Üniversitesi Uluslararası İlişkiler ve Ankara 
Üniversitesi Radyo-Televizyon Sinema bölümlerinde, yüksek lisansını 
Polis Akademisi Güvenlik Bilimleri Enstitüsü’nde Suç Araştırmaları 
alanında tamamlamıştır. Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Radyo, Televizyon ve Sinema Anabilim Dalı’nda doktora eğitimine 
devam etmektedir. Akademik ilgileri eleştirel medya çalışmaları, medya 
sosyolojisi ve dijital kültür alanlarında yoğunlaşmaktadır.

Hakan Soner Şener

Lisans eğitimini Ankara Üniversitesi İletişim Fakültesi Gazetecilik 
Programı’nda tamamladı. Yüksek Lisansını Hacettepe Üniversitesi 
İletişim Fakültesi İletişim Bilimleri Programı’nda “Dijital Oyuncuların 
Gündelik Hayat Pratikleri ve Dijital Oyuncu İmgesi” başlıklı teziyle 
tamamladı. Aynı bölümde doktora öğrenimini sürdürmekte ve araştırma 
görevlisi olarak çalışmaktadır.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

240

Mutlu Binark

1989 yılında Ankara Üniversitesi B.Y.Y.O. RTS Bölümünden mezun 
oldu. Lisansüstü çalışmalarını Ankara Üniversitesi’nde tamamladı. 
1999 yılında “İletişim” alanında doktora derecesi, 2003 yılında “İletişim 
Bilimleri” doçenti ünvanını aldı. Tokyo Üniversitesinde doktora saha 
çalışması için Japon Hükümeti bursuyla, Aarhus Üniversitesi ve Odense 
Üniversitesi’nde ise Danimarka Hükümeti ve TUBA bursuyla doktora 
sonrası çalışmalarda bulundu. Halen Hacettepe Üniversitesi İletişim 
Fakültesi’nde Bilişim ve Enformasyon Teknoloji Ana Bilim Dalı’nda öğre-
tim üyesi olarak akademik çalışmalarına devam etmektedir. Alternatif 
Bilişim Derneği’nin kurucu üyelerindendir. 2018 yılında Busan University 
of Foreign Studies’de (Güney Kore) Kore hükümetinin yaratıcı endüstri 
ve kültür politikaları üzerine 6 ay süre ile araştırma amaçlı konuk araş-
tırmacı olarak bulundu. Ankara Üniversitesi DTCF Doğu Dilleri ve 
Edebiyatları (Sinoloji) Bölümü’nde ikinci lisans derecesine sahiptir. 
Çalışma alanlarını iletişim kuramları, iletişim sosyolojisi, eleştirel medya 
okuryazarlığı, yeni iletişim teknolojileri/yeni medya, kültür politikaları 
ve yaratıcı endüstriler ile Asya bölge çalışmaları oluşturmaktadır.

Pelin Büyükgaga Birlik

Pelin Büyükgaga Birlik Çanakkale’de doğdu ve 2016 yılında Çanakkale 
Onsekiz Mart Üniversitesi Sosyoloji Bölümü’nden mezun oldu. Daha 
sonra Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Sosyoloji Anabilim Dalı’nda 
Yüksek Lisans eğitimini tamamladı. Halihazırda Hacettepe Üniversitesi 
Sosyoloji Anabilim Dalı’nda doktora eğitimini sürdürmekte olan 
Büyükgaga Birlik tez aşamasında eğitimine devam etmektedir. Kendisi 

“dijitalleşme, kültür ve küreselleşme” konuları üzerine ilgi duymaktadır.



241

Yazarlar Hakkında

Semih Hakkı Öz

1993 yılında dünyaya gelen Semih Hakkı Öz, lisans eğitimini Ankara 
Üniversitesi Halkla İlişkiler ve Tanıtım bölümünde tamamlamış, aynı 
dönemde Anadolu Üniversitesi Kamu Yönetimi programından mezun 
olmuştur. Gazi Üniversitesi Siyasal İletişim ve Ankara Üniversitesi 
Halkla İlişkiler ve Tanıtım programlarında yüksek lisansını tamamlayan 
Öz, Ankara Üniversitesi’nde doktora çalışmalarına devam etmektedir. 
Ekoeleştiri, çevre iletişimi, sağlık iletişimi gibi alanlarda akademik çalış-
malarını sürdüren Öz, Devlet Hava Meydanları İşletmesi (DHMİ) Genel 
Müdürlüğü Kurumsal İletişim Dairesi Başkanlığı’nda metin yazarı olarak 
görev yapmaktadır.

Sinem Yankı Özcan

Sinem Yankı Özcan, 2015 yılında İstanbul Teknik Üniversitesi Uzay 
Mühendisliği Bölümü’nden mezun oldu. “RFID in Aviation Maintenance 
and Tracking Emergency Equipment with RFID in Aircraft Cabin” isimli 
Uzay Mühendisliği bitirme tezinde uçak kabininde acil durum ekip-
manlarının RFID ile takibi üzerine çalışmıştır. Ardından 2019 yılında 
Gazi Üniversitesi Radyo Televizyon ve Sinema Bölümü’nden, 2024 
yılında ise Hacettepe Üniversitesi Felsefe Bölümü’nden lisans dere-
cesiyle mezun oldu. 2021 yılında Gazi Üniversitesi Radyo Televizyon 
ve Sinema Anabilim Dalı’ndan yüksek lisans derecesini aldı. “Çağdaş 
İskandinav Sineması’nda Yabancılaşma Olgusu” isminde yüksek lisans 
tezi bulunmaktadır. 2024 yılı itibariyle ise Hacettepe Üniversitesi çift anadal 
programı kapsamında Biyoloji Bölümü’nde lisans eğitimine devam ediyor. 
Bunun yanında 2022 yılında başladığı Ankara Üniversitesi Radyo Televizyon 
ve Sinema Bölümü’nde doktora eğitimini sürdürmektedir. Aynı zamanda Başkent 
Üniversitesi İletişim Fakültesi Radyo, Televizyon ve Sinema Bölümü’nde 
Araştırma Görevlisi olarak çalışmaktadır.



Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman 

242

Şule Karataş Özaydın

2012 yılında Kadir Has Üniversitesi Amerikan Kültürü ve Edebiyatı 
Bölümü’nden mezun oldu. Yüksek lisans eğitimini Kadir Has Üniversitesi 
İletişim Bilimleri Bölümü’nde, doktora eğitimini ise Hacettepe 
Üniversitesi İletişim Bilimleri Bölümü’nde tamamladı. Halen Hacettepe 
Üniversitesi İletişim Bilimleri Bölümü Kültürlerarası İletişim Anabilim 
Dalı’nda Araştırma Görevlisi Dr. olarak görev yapmaktadır. Akademik 
ilgi alanları arasında yeni medya, dijital kültür, influencer endüstrisi, plat-
form kapitalizmi, kültür ekonomisi ve araştırma etiği yer almaktadır.




	İçindekiler
	Neden Teknoloji, Kültür, Uzam ve Zaman Derdimiz?
	Lewis Mumford’un “Makineleri”ni İletişim Çalışmaları Açısından Düşünmek
	İletişim, Kültür ve Teknoloji: James Carey’nin Kuramsal Mirası
	Neil Postman’da Medya Epistemolojisi ve Kültüre Etik Çağrı
	Joshua Meyrowitz: Araç Teorisi Üzerinden Elektronik Medyanın Etkilerini Okumak
	Jacques Ellul’de İletişim Sorunu: Teknik, İmge ve Söz Bağlamında Özgürlüğün Diyalektiği
	Ağlarla Örülü Bedenler: Mark Poster’ın Medya-Kültür-Teknoloji Düşüncesine Disiplinlerarası Bir Yaklaşım
	Günümüz Dünyasına Byung Chul Han’ın Penceresinden Bakmak
	Hartmut Rosa’nın Sosyal Hızlanma Çağında Yabancılaşma Teorisi ve Rezonans Kavramsallaştırması
	Jonathan Crary’de Değişen Görme ve Zaman
	Yazarlar Hakkında



